
 1 

Das Gespenst des Volkes  

Warum Hashtag-Kampagnen die Entpolitisierung der Demokratien vorantreiben.  

 

1 

In Sachen Demokratie empfiehlt sich ein Rückblick auf deren revolutionäre Ursprünge. Artikel 1 

der aktuellen französischen Verfassung lautet: „Frankreich ist eine unteilbare, laizistische, 

demokratische und soziale Republik.“ Er geht zurück auf die „Déclaration“ des Nationalkonvents 

vom 25. September 1792: „La République française est une et indivisible.” Bei der Formel handelt 

sich nicht einfach um die Beschreibung eines Sachverhalts, sondern um eine politische 

Willenserklärung: Die Französische Republik wird keine Sezessions- oder Teilungsbestrebungen, 

keine Spaltung des souveränen Volkes dulden; die „volonté générale“ gilt für alle. Gegenüber den 

Anhängern föderaler Teilrepubliken, die Frankreich zu zerstückeln drohen, erklärt Danton: 

„Frankreich muss eins und unteilbar sein; es muss als Einheit repräsentiert werden.“  

 Eins und unteilbar, das heißt vor allem: Kein Teil des Volkes, keine Partei, kein Club, kein 

Individuum kann Sonderrechte, Ausnahmeregelungen, kurzum: Privilegien für sich in Anspruch 

nehmen. Die von den Volksvertretern ausgearbeiteten Gesetze – die jedem Recht ab sofort 

vorausliegen und es erst legitimieren – finden auf dem gesamten Staatsgebiet Anwendung. Sie 

gelten auch für jene kulturellen, religiösen, linguistischen oder regionalen Minderheiten, die 

versucht sind, ob im Klerus oder im Adel, ob in der Vendée, im Elsass oder in den 

deutschsprachigen, linksrheinischen Territorien, die neue, demokratische Herrschaft zu 

torpedieren. Mit ihren partikularistischen Bestrebungen verletzen sie die Gleichheit aller 

„citoyens“, spalten die Nation – jeder „fraternité“ und „égalité“ zum Trotz – und negieren die 

politische „liberté“, die man gerade erkämpft hat. Anders gesagt, sie agieren ebenso anti-

demokratisch wie konter-revolutionär: als republikfeindlicher Staat im Staate oder als Agenten 

reaktionärer Mächte, etwa des „Königs von Böhmen und Ungarn“, wie das weltliche Oberhaupt 

der Christenheit, Kaiser Leopold II., in Paris spöttisch genannt wurde.  

Die Zurückweisung regionaler und ständischer Sonderwünsche liefert bereits eine erste 

kritische Erkenntnis: Demokratie hat für die jakobinischen Revolutionäre von 1792 nicht das 

Geringste mit der Widerspiegelung gegebener sozialer Gruppierungen zu tun. Und noch viel 

weniger hat sie mit der Berücksichtigung anti-demokratischer, den institutionellen Spielregeln der 

Republik zuwiderlaufender Herrschaftsformen zu tun, sei es mit adligen Ehrengerichten, 

kirchlichen Bußverordnungen oder korsischen Blutrachen. Demokratie bedeutet vielmehr die 

aktive Ausübung der politischen Macht durch das Volk gemäß den neu konstituierten 

institutionellen Formen und repräsentativen Prozeduren der Republik.  



 2 

Der Name „Volk“ bezeichnet keinen empirischen, sozio-logischen Sachverhalt, keine seit 

Urzeiten vor sich hinlebende Bevölkerung. Genauso wenig ist „le peuple“ zu verwechseln mit der 

sogenannten Zivil-Gesellschaft mitsamt ihren ungeschriebenen Gesetzen, willkürlichen 

Konventionen, schrillen Moden, konformistischen Zwängen. Politisch sind sie vollkommen 

belanglos. Das Volk der Republik ist weder ein ethnologischer noch ein soziologischer Sachverhalt, 

und noch viel weniger eine bio- oder zoologische Angelegenheit. Es ist eine durch und durch 

politische Größe. Es konstituiert sich durch die kollektive, revolutionäre Agitation (Streiten, 

Debattieren, Entscheiden) und durch die Prozeduren öffentlicher Repräsentation – im Konvent, im 

Parlament, durch Wahlen, öffentliche Versammlungen, Diskussionen, Demonstrationen. Anders 

gesagt, das republikanische Volk existiert in der politischen Praxis – und sonst nirgendwo. Es setzt 

sich nicht aus einzelnen Privatpersonen zusammen, 1+1+1+1…, nicht aus Konsumenten, 

Arbeitnehmern, Kirchgängern, Konventiklern usw., sondern aus freien, gleichberechtigten 

„citoyens“, sofern sie sich aktiv an der politischen Willensbildung aller für alle und an der Auswahl 

der legitimen Repräsentanten der Nation beteiligen. Allein letztere können im Namen des Volkes 

sprechen.  

Ungefragt auf eine hohe Tonne steigen, dem Volk berauscht seinen Willen verkünden, 

reicht nicht, um im Namen des Volkes sprechen zu können. Entscheidend für den politischen Begriff 

des Volkes ist die kollektive öffentliche Praxis, in der es um die konfliktträchtigen Belange der res 

publica geht, also um Dinge, die alle betreffen und die immer wieder neu zu entscheiden sind: um 

Krieg und Frieden, Institutionen, Steuern, Wahlrechte, Landbesitz, Jagdrechte, Eigentumsrechte, 

die administrative Gliederung des Territoriums.  

Der Philosoph Dominique Lecourt hat zu Recht an Folgendes erinnert: „Ihrem Begriff 

nach ist die Demokratie, das heißt, die Volksherrschaft etwas, das permanent neu erfunden werden 

muss. Ihre institutionelle Existenz setzt voraus, dass jeder zusammen mit allen anderen daran 

mitwirkt, eine Dynamik aufrechtzuerhalten und zu intensivieren, die es den vielen Einzelnen 

ermöglicht, ihre Kräfte zu bündeln, um dem politischen Körper Form und Macht zu geben. Die 

Voraussetzung dafür ist eine kollektive Anstrengung: ein politisches Denken aller, das alle miteinbezieht, 

das heißt, eine gemeinsam vorgenommene, kontrovers diskutierte Analyse der herrschenden 

Rechts- und Machtverhältnisse und der möglichen und notwendigen Neuverteilung der Macht und 

der Rechte zwischen den politischen Bürgern.“1  

Und an die Adresse der wenig dynamischen Demokratien der Gegenwart fügte Lecourt 

ebenso kritisch wie spöttisch hinzu: „Was die demokratische Dynamik am meisten behindert, ist 

der Status, den man im Westen dem Wort ‚Demokratie‘ mittlerweile gegeben hat, nämlich den 

 
1 Dominique Lecourt: Les piètres penseurs, Paris 1999, S. 181.  



 3 

Status eines unantastbaren höchsten und obersten Wertes. Die ‚Demokratie‘ ist zu einem pseudo-

religiösen Glaubensgegenstand geworden. Sie ist nicht mehr Gegenstand der gemeinsamen, immer wieder 

neu gestellten Frage nach den konkreten Formen der Machtausübung durch das Volk, von dem angeblich alle 

Macht ausgehen soll. Der Eindruck, der sich angesichts der neuen, westlichen Demokratie-Religion 

aufdrängt, ist der folgende: Je mehr die Demokratie beweihräuchert und als höchstes Wesen 

verehrt wird, desto weniger wird nach ihren Prinzipien und konkreten Voraussetzungen gefragt.“2 

Und desto mehr, könnte man hinzufügen, zieht man mit Pauken, Moraltrompeten, 

Informationskriegern, Internetplattformen, Influencern, fest angestellten NGO‘s und 

Flugzeugträgern stramm hinaus in die Welt, um alle zivilisatorische Heiden und Autokraten der 

Welt zu den Wohltaten der einen Wahrheit zu bekehren: Schutz des Privateigentums, freier 

Kapital- und Güterverkehr, Religionsfreiheit, Bankgeheimnis, Parlamente, Liberalisierung des 

Familienrechts usw. usf. Mit Politik und dem Volk als politischer Größe und kollektiver 

Anstrengung haben solche imperialen Religions-Kampagnen nichts zu tun!  

 

2 

An die streitbare revolutionäre Herkunft der Demokratie und an das „Volk“ als voluntaristische politische 

Praxis zu erinnern, ist vor allem deswegen notwendig, weil die Begriffe „Demokratie“ und 

„Demokratisierung“ in den zurückliegenden Jahrzehnten – als spätestes Stichdatum müsste man 

vermutlich den Fall der Berliner Mauer und die völlig a-revolutionäre, administrative Eingliederung 

der DDR in die Bundesrepublik nennen – zu Schlagworten eines institutionell erstarrten, unbedingt 

zu haltenden Status quo geworden sind. Als ob politische Veränderungen ab sofort ein 

weltgeschichtliches Ding der Unmöglichkeit wären. Als ob es jenseits der gegebenen bürgerlichen 

Markt-Demokratien nichts mehr zu entdecken gäbe. Als ob mit den überkommenen Institutionen 

das Nec plus ultra der Politik erreicht wäre.  

Die Effekte dieses Glaubens liegen auf der Hand: Lähmung und Stillstand. Zwar fehlt es 

auch in der Gegenwart nicht an Macht und Herrschaft, nicht an verfasster Staatlichkeit und 

Parlamenten, ganz zu schweigen von Management, Ökonomie und Dienstleistungen. Aber es fehlt 

am souverän wollenden und handelnden Subjekt des Politischen: am Demos der Demokratie, auf 

Deutsch: „Volk“.  

Das „Volk“ ist unter liberalen, modernistischen Demokrat*innen bekanntlich verpönt, 

man spricht lieber von „Zivilgesellschaft“, während die neuen alten Rechten das Wort nicht im 

politischen, sondern im zoologischen Sinn benutzen, um politische Ordnungen mit 

 
2 Ebd., S. 181-182.  



 4 

Verhaltensbiologie zu verwechseln, Nationen mit Blattlausansammlungen.3 Von kollektiven 

Anstrengungen, die herrschenden Institutionen und Machtverhältnisse in Frage zu stellen, von 

einem „politischen Denken aller, das alle miteinbezieht“, von politischem Enthusiasmus und 

Dynamik, vom Willen, sich Macht und Entscheidungskompetenzen kollektiv anzueignen, kann in 

den etablierten „Demokratien“ jedenfalls kaum noch die Rede sein. Es gibt routiniert 

funktionierende institutionelle Formen und Verfahren der Demokratie, die allerdings seltsam 

inhaltslos erscheinen: als ob der politische Körper, der sie einmal kreiert und mit Leben erfüllt hat, 

aus ihnen verschwunden wäre. Colin Crouch hat für diesen Zustand den Begriff der „Post-

Demokratie“ erfunden. Man könnte ihn auch als den der „entpolitisierten Demokratien“ 

bezeichnen. Die wirklich wichtigen Entscheidungen werden, garantiert volksfrei, bei Moody’s, 

Google, Airbus, Apple, Munich Re getroffen, und diskutiert werden sie den vielen privat- und 

zivilgesellschaftlich organisierten Stiftungen und Think Tanks, Mercator, Bertelsmann, Wübben, 

Körber, Bosch, Siemens, Volkswegen.  

Was sich dabei als wohlfeiles Substitut politischer Fragen – nach Institutionen, Rechten, 

territorialen Gliederungen, Eigentumsverteilung, Entscheidungskompetenzen, Gemeingütern, 

öffentlichen Diensten – breit gemacht hat, sind sogenannte „sozietale“ Anliegen, die in Form von 

Petitionen und medialen Meinungskampagnen vorgetragen werden. In der Regel geht es um die 

rechtliche Anerkennung erlittener Verletzungen, Diskriminierungen oder Traumatisierungen im 

Hinblick auf (privatrechtliche) Schadensersatzforderungen oder um die Durchsetzung 

klassenspezifischer life-style-Vorstellungen: Fahrradwege, Rauchverbote, Grünflächen, Windräder 

u. dgl. Das entsprechende Lobbying findet statt im Namen der jeweiligen Interessen-Opfer-

Gruppe, der es nicht – das liegt im Begriff des Lobbyings – um die Veränderung politischer 

Machtverhältnisse oder der Institutionen geht, auch nicht um den Zustand oder die Verfassung 

des Gemeinwesens im politischen Ganzen, sondern um den geschickten Erwerb und Zuerwerb 

von Rechten (um nicht zu sagen: Privilegien), und zwar im Rahmen der gegebenen Verhältnisse. 

Die Ansprüche werden nicht mit allen und für alle geltend gemacht, sondern in der Hauptsache 

gegen die anderen, sofern sie einen diskriminiert, traumatisiert, ausgegrenzt und die Entfaltung der 

eigenen Individualität verwehrt haben.  

 
3 Die Verwechslung hat in Deutschland bekanntlich Tradition. In der alten Bundesrepublik Deutschland 
zirkulierte im Jahr 1981 das sogenannte „Heidelberger Manifest“, unterzeichnet von lauter ordentlichen und 
ehrbaren deutschen Professoren, Mitglieder der CDU, Synodale der EKD, katholische Priester usw., in dem 
es u.a. hieß: „Mit großer Sorge beobachten wir die Unterwanderung des deutschen Volkes durch Zuzug von 
vielen Millionen von Ausländern und ihren Familien, die Überfremdung unserer Sprache, unserer Kultur 
und unseres Volkstums.“ Der Begriff des „Volkes“ war seinerzeit (1981) der folgende: „Völker sind 
(kybernetisch und biologisch) lebende Systeme höherer Ordnung mit voneinander verschiedenen 
Systemeigenschaften, die genetisch weitergegeben werden.“  



 5 

Es fällt schwer, in diesem Feuerwerk partikularer Rechtsforderungen – auch wenn die 

militanten Akteure selbstverständlich anderes behaupten – einen historischen Fortschritt zu 

entdecken. Der Staat schrumpft dabei wieder auf genau jene Minimalfunktion zurück, die früher 

einmal im Begriff des „Nachtwächterstaats“ zusammengefasst wurde. Dessen Idee hat Ferdinand 

Lasalle 1862 beschrieben, und er hat dabei auch gleich die Klasse benannt, die ihr Tun gern so frei 

und ungezwungen wie möglich gestaltet. „Die Bourgeoisie“, so Lasalle, „fasst den Staatszweck so 

auf: er bestehe ausschließend und allein darin, die persönliche Freiheit des einzelnen und sein 

Eigentum zu schützen. […] Sie kann sich den Staat nur unter dem Bilde des Nachtwächters denken, 

dessen ganze Funktion darin besteht, Raub und Einbruch zu verhüten.“ Zu Recht wandte Lasalle 

dagegen ein, eingedenk der Tatsache, dass es sich beim Menschenwesen um ein soziales und 

politisches Wesen handelt und Robinsonaden ideologische Fiktionen sind: „Der Zweck des Staates 

ist aber nicht der, dem einzelnen nur die persönliche Freiheit und das Eigentum zu schützen, er ist 

vielmehr der, durch Vereinigung aller die einzelnen in den Stand zu setzen, eine Summe von Macht 

und Freiheit zu erlangen, die ihnen als einzelnen unersteiglich wäre.“ 

Was in den täglichen ‚hashtags‘, Online-Petitionen, Unterstützungsaufrufen, Manifesten, 

aufgeregten Gruppenchats der tausend ‚communities‘, ‚minorities‘ und ‚movements‘ laut wird, ist 

kein demokratischer Volkswille. Es ist keine ‚volonté générale‘. Es sind stattdessen eifersüchtig 

miteinander konkurrierende Privatinteressen, die den Staat für ihre jeweiligen Zwecke massiv zu 

instrumentalisieren suchen. Sie politisieren ihre Anliegen und Interessen nicht im Hinblick auf das 

Zusammenleben aller, indem sie etwa die Macht- und Rechtsstrukturen in Frage stellten oder gar 

zu zerschlagen suchten, die zu den lautstark von ihnen denunzierten Missständen führen – zum 

Beispiel dazu, dass ein Einzelner aufgrund seines privaten Reichtums Stellen und Posten nach 

Gusto vergeben kann. Stattdessen refeudalisieren sie den Staat, indem sie ihn in den Dienst 

partikularer Forderungen stellen. Letztere kann man natürlich auch problemlos intersektional 

bündeln. An der Refeudalisierung des Staates ändert die Bündelung nichts.  

Die gängige Rede von den „Seilschaften“ und „Netzwerken“ ist in diesem Zusammenhang 

aufschlussreich. Anders als zu Zeiten der Französischen Revolution geht es nicht mehr darum, 

dieselben Seilschaften und Netzwerke – im Paris der 1790er Jahre nannte man sie „factions“ – 

aufzulösen, zu verbieten, nach Möglichkeit zu sanktionieren. Stattdessen geht es darum – alle 

wissen es, alle tun es –, unentwegt selbst zu ‚netzwerken‘, Seilschaften und Abhängigkeiten ohne 

Ende herzustellen, das heißt aber, fieberhaft an der interessierten Privatisierung der „res publica“ 

und der entsprechenden Verteilung des großen Kuchens zu arbeiten.  

Die Verfahren sind bekannt (und Donald Trump ist ihre fetteste Sumpfblüte): Man 

versucht Machtpositionen mit Gewährsleuten zu besetzen, Abstimmungen im Vorhinein zu 

organisieren, legt skandalträchtige Dossiers über missliebige Konkurrenten an, tritt im günstigen 



 6 

Moment eine Kampagne los, lanciert Gerüchte, stellt sich selbst als Opfer dar, heischt Mitleid, 

droht mit Enthüllungen usw. usf. Kurzum, man eilt mit tele-kommunikativen Riesenschritten zu 

genau jenen Lastern, Heucheleien und Schmutzkampagnen zurück, die Maximilien Robespierre am 

4. Januar 1794 im Nationalkonvent angeprangert hatte. Robespierre setzte ihnen die Tugenden der 

Republik und die ganz anderen Eigenschaften eines souveränen Volkes entgegen. „Wir wollen“, 

sagte er, „in unserem Land die Moral an die Stelle des Egoismus setzen, wir wollen ehrlichen 

Anstand statt erschlichener Ehrenzeichen, Prinzipien statt überkommener Gewohnheiten, das 

Reich der Vernunft statt der Tyrannei der Mode, die Verachtung des Lasters statt der Verachtung 

des Unglücks, die Liebe zum öffentlichen Ruhm statt der Liebe zum Geld, Ehrlichkeit statt 

Reputation, Genie statt schöngeistiger Konversation, Wahrheit statt Spektakel, die Freuden des 

Glücks statt gelangweilter Lüsternheit, die Größe des Menschen statt der Kleinheit der Großen, 

ein mächtiges, starkes, glückliches Volk statt eines frivolen, elenden Volkes, kurzum, wir wollen 

alle Tugenden und Wunder der Republik anstelle der Laster und lächerlichen Eitelkeiten der 

Monarchie.“4  

 

3 

Aus der Perspektive Robespierres, der in Deutschland zu Unrecht und mit allergrößter Ignoranz 

gehasst und verspottet wird, nehmen sich die aktuellen „sozietalen“ Kampagnen der Rechte für 

sich einklagenden ‚communities‘ wie Rückfälle in die Endzeit der Monarchie aus. Heiner Müller 

hat es als erster bemerkt, als er in „Mommsens Block“ die 1990 angebrochene Epoche als neues 

Neronisches Zeitalter portraitiert hat: „Wie soll man den Leuten begreiflich machen / Und wozu 

dass das erste Jahrzehnt unter Nero […] / Eine glückliche Zeit war für das Volk von Rom?“ 

Das revolutionäre Bewusstsein, an einer selbstbestimmten „res publica“ zu partizipieren, 

„citoyen“ eines souveränen Volkes zu sein, ist aus den entpolitisierten Demokratien verschwunden. 

In Deutschland wurde dasselbe revolutionäre Bewusstsein seit eh und je verfolgt und 

totgeschlagen, von Büchner bis zu Landauer, von Luxemburg bis zu Ossietzky. Das Bewusstsein 

kollektiver, das heißt republikanischer Freiheit des Volkes ist abgelöst worden vom professionell 

vermarkteten Opferbewusstsein diverser ‚communities‘, die das jeweils erlittene Unrecht, die 

strukturellen Benachteiligungen und Diskriminierungen wie eine Monstranz durch die Welt tragen. 

Prozessionen, Gedenktage, Erinnerungsorte ohne Ende. Von den anderen erwartet man Devotion, 

Buße, Schuldgefühle, schlechtes Gewissen sowie – wiedergutmachend – Geld, Privilegien und 

Posten. Es geht nicht um andere Besitz- und Machtverhältnisse für alle, die einem in der Mehrheit 

sowieso ausnehmend unsympathisch sind, vor allem dann, wenn sie mit den ‚zivilgesellschaftlichen‘ 

 
4 Zum Denken Robespierres vgl. Georges Labica: Robespierre. Une politique de la philosophie, Paris 1990.  



 7 

Codes und akademisch elaborierten Sprachgebräuchen nichts anfangen können. Das Vorbild sind 

nicht Robespierres Träume vom „mächtigen, starken, glücklichen Volk“, auch nicht Athen und 

Rom. Es sind privatrechtliche Schadensersatz- und Sammelklagen.  

Die Liste der einklagbaren Schäden kennt dabei keine Grenzen. Zuletzt gibt es niemanden, 

der nicht behaupten könnte, dass sie (oder er) kein Opfer von irgendjemandem oder irgendetwas 

wäre. Die Grenzenlosigkeit ist programmiert. Nichts vermag das Gefühl erlittenen Unrechts zu 

begrenzen. Und daraus folgt, dass die Forderungen, die sich aus dem reklamierten Opferstatus 

ableiten lassen, ebenfalls unbegrenzt sind. Alle können prinzipiell allen gegenüber Forderungen 

geltend machen. Und das heißt, die Kampagnen sind unendlich fortsetzbar und lassen sich überdies 

– wie u.a. die Kampagne von US-Polizisten beweist, die sich von der BLM-Bewegung schrecklich 

diskriminiert und ausgegrenzt fühlten – auch problemlos ins Quadrat zu setzen: „ich, das Opfer 

der Kampagne der Opfer, fordere…“ An die Stelle politischer Kämpfe und Entscheidungen sind 

Privatrechtsprozesse um Schadensersatz, Schmerzensgeld, Strafforderungen getreten.  

Mit dem selbstbestimmten demos von Demokratien oder dem revolutionären „peuple“ der 

Revolution haben die gegenwärtigen Interessengruppen- und Schadensersatzfeldzüge in der Tat 

nichts mehr zu tun. Sie handeln nicht als freie, gleiche „citoyens“, die sich um eine gemeinsame, 

von allen geteilte „res publica“ kümmern, sondern als findige Lobbyisten unter anderen findigen 

Lobbyisten. Der Staat gerät dabei zur Beute privater Interessen, und das heißt historisch, dass in 

den unzähligen, unglaublich gut gemeinten Antidiskriminierungs-, Antirassismus-, Diversitäts-

etc.pp-Kampagnen exakt das permanent wiederholt und affirmiert wird, was die neoliberalen 

Privatisierungs- und Umverteilungspolitiken jahrzehntelang vorgemacht und erfolgreich 

durchgesetzt haben: die Nutzung öffentlicher Gelder und Infrastrukturen zu privaten Zwecken, 

die privatrechtliche Aneignung von Gemeingütern, anders gesagt, die Rückverwandlung des alten 

Sozialstaats, dem es um die gerechte Verteilung des Reichtums für alle Teile des Volkes ging, in 

den noch älteren, liberalen Nachtwächterstaat. Letzterer trug nirgendwo, und zwar zu Recht nicht, 

den Titel einer „unteilbaren Republik“. Das Volk als politisches Subjekt taucht in ihm nicht auf.  

 

*** 

 

Und weil die Aktivisten der ‚minoritären‘ Bewegungen sich gern auf „poststrukturalistische 

Theorien“ berufen, ist es vielleicht nützlich, sie an die polemischen Sätze von Gilles Deleuze an 

die Adresse der damals so genannten „nouveaux philosophes“ zu erinnern, die nach dem Zerfall 

der 68er-Revolte ihre maoistischen Herzen an der Biegung des neo-liberalen Flusses begruben 

(nichts anders übrigens als viele, altgediente Parteikader der Grünen in Deutschland), um fortan die 



 8 

Idee der Revolution für radikal gescheitert zu erklären, und sie durch das Andenken an deren Opfer 

zu ersetzen.  

Deleuze schrieb 1977: „Was mich abstößt, ist sehr einfach: die ‚nouveaux philosophes‘ 

betreiben eine Martyrologie. Sie leben von Leichen. Sie haben die große Zeugenschaft für sich 

entdeckt, die eins ist mit der großen Autorschaft. Nur hätte es nie Opfer gegeben, wenn die Opfer 

so gedacht hätten wie ihre selbsternannten Zeugen. Die Opfer mussten ganz anders leben und 

denken als die, die jetzt in ihrem Namen laut klagen und die ganze Welt belehren. Diejenigen, die 

ihr Leben riskieren, denken nicht in Begriffen des Todes, sie denken ans Leben. Sie kämpfen nicht, 

weil sie bitter, morbide und eitel sind, sondern weil sie etwas wollen. Noch nie hat man jemanden 

wegen seines Pessimismus und seiner politischen Ohnmacht ins Gefängnis geworfen.“  

Deleuze dachte dabei unter anderem auch an den großen, französischen Philosophen und 

Mathematiker Jean Cavaillès, der 1939 als Infanterieleutnant mobilisiert wurde, 1941 die 

Widerstandsgruppe „La dernière colonne“ gründete, 1943 von den Deutschen gefangen 

genommen, gefoltert und am 5. April 1944 hingerichtet wurde. Im „Dictionnaire biographique“ 

der französischen Arbeiterbewegung „Le Maitron“ wird Cavaillès‘ Herkunft mit einem lapidaren 

Satz beschrieben, über den nachzudenken sich auch in globalisierten Zeiten lohnt: „Cavaillès wuchs 

in einem patriotischen und republikanischen Milieu auf.“  


