Ringvorlesung ,Einfiihrung in die Literaturtheorie”

Diskursanalyse

Foucault ne révait pas a la révolution. Jamais je ne 1'ai entendu
parler de ,Lla société bourgeoise® ou de ,l'exploitation
capitaliste”, jamais ! Pour lui, ces termes-la n'existaient pas.
C'était un mode d'idées qui lui était totalement étranger. En fait,
sa révolution“, ,la société idéale“, toutes ces généralités
fumeuses ne l'intéressaient absolument pas. Ce n'étaient pour
lui que balivernes et fariboles.

Paul Veyne

Faszinierend war, wie Foucault das Aktuelle, die vor unseren
Augen gerinnende Gegenwart, in einen Wirbel von Differenzen
aufloste, die stindig andere Verbindungen eingingen. Er lag
dabei auf einem weifden Teppich.

Heiner Miiller

1 Warum die Diskursanalyse keine einzeltextorientierte und keine werkorientierte

Interpretation ist

Die Diskursanalyse, die Michel Foucault in seinen Biichern ,Wahnsinn und Gesellschaft",

,Die Geburt der Klinik“ ,Die Ordnung der Dinge“ ,Die Archdologie des Wissens”

zwischen 1961 und 1969 ausgearbeitet und die er in seiner Antrittsvorlesung am

College de France unter dem Titel ,Die Ordnung des Diskurses“ 1970 programmatisch

umrissen hat, stellt im Rahmen der Literaturtheorie, eine Art Kuckucksei dar, noch

genauer: sie ist ein ein ,faux ami“.

Als ,faux ami“ bezeichnet man im Deutschen und Franzdsischen dhnlich klingende

Worter oder Wendungen, die aber verschiedene Bedeutungen haben, was leicht zu

Missverstiandnissen fiihrt. Eine deutsche Demonstration z.B. ist keine franzosische

,démonstration“. Demonstration heifd3t auf Franzosisch ,manifestation“, wahrend die

,démonstration“ auf Deutsch ein ,Beweis” ist, ein Schuld- oder Gottesbeweis etwa.



Mit dem Foucaultschen ,discours”, der seit Ende der 1970er Jahre, das heifdt mit liber
zehnjdhriger Verzogerung, Eingang ins deutsche literaturwissenschaftliche Vokabular
gefunden hat, verhalt es sich dhnlich. Im Deutschen klingt ,,Diskursanalyse” fast wie von
selbst nach Textanalyse. Man kann deswegen heute problemlos eine ,Analyse des
Freiheitsdiskurses bei Schiller” vorlegen - anstatt wie frither Schillers ,Freiheitsidee”
oder den ,Freiheitsgedanken“ zu untersuchen.! Die Differenz besteht darin, dass
JFreiheitsdiskurs” irgendwie schicker und modischer als ,Freiheitsgedanke” klingt. Die
philologisch hermeneutische Sache ist trotzdem dieselbe (alte) geblieben: ndmlich
anhand einer genauen Werklektiire herauszuarbeiten, wie Friedrich Schiller sich
Freiheit gedacht beziehungsweise was er darunter verstanden hat.

Eine Diskursanalyse im Foucaultschen Sinn ist das Aufspiiren der Schillerschen

Gedanken und Intentionen dennoch nicht.

Der Grund dafiir ist folgender: Eine franzdsische ,analyse du discours” ist zunachst gar
nicht in der Literaturwissenschaft und im Bereich der literarischen Werk- und
Einzeltextinterpretation angesiedelt, sondern im Bereich Sprachanalyse, der Linguistik,

Semiotik und - seit Foucault - im Bereich der wissensgeschichtlichen Analyse.

Ein ,discours” ist kein Gedanke, keine Idee, keine Intention, kein Konzept, schon gar kein
,jindividuelles’, nur auf einen einzelnen Autor bezogenes. Ein ,discours” ist etwas
wesentlich AufRerlicheres, Formaleres, Anonymeres, Kollektiveres. Ein , discours” - also
die gesprochene Rede - das ist etwas, das gesagt wird, insofern es gesagt wird. Etwas,
das man so sagt, wie man es sagt. Jetzt sagt man zum Beispiel: Femizid - friiher hief3 das,
je nachdem, Beziehungstat, Eifersuchtsmord, Triebverbrechen, perverse Untat u.dgl.
Oder man sagt: ,nachhaltiges Wirtschaften, statt: ,Wirtschaften im Einklang mit
unserer heimatlichen Natur®, ,Wirtschaften ohne Raubbau” usw. Entscheidend ist nicht
der einzelne Sprecher, als vielmehr: wo, wann, in welchem Zeitraum, wie etwas gesagt
wird, mit welchen Wértern, an welche Adressaten, in welchen Rdumen - und in welchen
nicht. Deswegen bedeutet ,analyse du discours” im Franzdsischen auch: ,considérer la

by

structure d’un texte en le rapportant a ses conditions de production®, also: die

1 Aktuelles Beispiel (2018): ,Diese Hausarbeit mit dem Thema ,,Der Freiheitsdiskurs in Schillers ,Der
Spaziergang’ beschaftigt sich mit dem Motiv der Freiheit und dessen poetischem Ausdruck in Schillers
Gedicht Der Spaziergang (1800). Der Freiheitsbegriff, wie er in der Poetik realisiert wird, soll dabei in
Beziehung gesetzt werden zu dem der Aufklarungsphilosophie, welche Schillers Verstiandnis von Freiheit
entscheidend gepragt hat.”



sprachliche Struktur eines Textes im Hinblick auf seine konkreten sprachlichen
Realisierungsbedingungen untersuchen.? Bedingungen der Modglichkeit fiir das, was
gesagt wird - und gesagt werden kann zu einem bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt.

Der Unterschied zur autor-bezogenen literarturwissenschaftlichen
Deutungspraxis springt in die Augen. Die Analyse des Freiheitsgedankens bei Schiller ist
eine hermeneutische Angelegenheit, die sich werkimmanent bewerkstelligen lasst -
indem man zum Beispiel das Drama ,Wilhelm Tell“ untersucht, es in Beziehung setzt zur
»asthetischen Erziehung des Menschen®, zu Schillers Kantlektiire, zur Idee des
Erhabenen usw. Eine ,analyse du discours” - eine Diskursanalyse - hingegen nimmt
einen Text, ob geschrieben oder gesprochen, in seinen pragmatisch systematischen,
formalen Dimensionen in den Blick - unabhangig vom jeweiligen Autor. Das Augenmerk
richtet sich auf Dinge wie Lexikon, Syntax, Stil, Rhetorik, Redeabschnitte, Pragmatik; auf
die grammatischen, sozio-linguistischen, intertextuellen, semiotischen, institutionellen,
situativen Bedingungen, die fiir den Text und das Gesagte konstitutiv sind. Wo finden
sich andere Texte mit dhnlichen Wendungen? Auf welche Begrifflichkeiten greift er
zurick? Lassen die rhetorischen Figuren (Metaphern, Hyperbeln, Ironie usw.)
Riickschliisse auf seine soziale Position zu? Wie strukturiert die Adresse den Text?

Die Aufmerksamkeit der Diskursanalyse richtet sich also nicht auf ein einzelnes
Werk, stattdessen auf Phianomene wie: Lexemrekurrenz, Auf&erungssituation, Textsorte
und Textfunktion: Appell, Obligation, Information. Nicht Schiller und das, was er evtl.
sagen wollte, steht im Zentrum der Analyse, sondern die Redestruktur und
Redefunktion des Textes unter und neben anderen Texten, das heifdt als Teil einer Serie
von Texten, die sich durch gemeinsame Begriffe, Argumentationsverlaufe, textuelle
Beziige, Problemstellungen auszeichnen. Ein Diskurs ist prinzipiell eine serielle und
kollektive Angelegenheit, die prinzipiell - wie die Sprache - iiber individuelle

AufRerungen hinausgeht.

2Vgl. Alpha Ousmane Barry: ,Les bases théoriques en analyse de discours”: ,La constitution d’'un champ
de recherche autonome dont I'objet est le ,discours’, s’inscrit de fagon générale dans le cadre de I’évolution
des sciences du langage a partir des années soixante. L’analyse de discours entretient avec la linguistique
des rapports complexes qui sont toujours en situation de redéfinition constante, car il s’agit plus d’'un
mouvement scientifique qui se situe a la croisée des chemins, ayant son objet, ses cadres méthodologiques
et ses notions, qu'une discipline circonscrite comme un bloc homogene. En dépit de la diversité des
approches en analyse de discours, des théories et des notions qui y sont impliquées, toutes les voies
convergent vers la définition unique de son objet par GRAWITZ (1990 : 345) qui soutient que toutes les
recherches en ce domaine ,[..]partent néanmoins du principe que les énoncés ne se présentent pas comme
des phrases ou des suites de phrases mais comme des textes. Or un texte est un mode d’organisation
spécifique qu’il faut étudier comme tel en le rapportant aux conditions dans lesquelles il est produit.
Considérer la structure d’'un texte en le rapportant a ses conditions de production, c’est I'envisager comme
discours.”



Plakativ kénnte man formulieren: Die Diskursanalyse untersucht nicht, was
Schiller unter Freiheit verstanden hat, sondern umgekehrt: inwieweit Schiller an einem
bestimmten kollektiven, historischen Diskurs Ende des 18. Jahrhunderts partizipiert hat,
inwieweit seine Texte typische Begriffe und Fragen aufgreifen, in welchen
Nachbarschaften sie stehen. Argumentieren sie mit psychologischen, ethnographischen,
O0konomischen Daten? Wie fundieren sie Rechtsbeziehungen? Vertragsrechtlich?
Theologisch? Empirisch anthropologisch? Von welchen semantischen, epistemischen,

institutionellen Strukturvoraussetzungen aus spricht Schiller?

In der Diskursanalyse geht also nicht um die Frage nach der individuellen Bedeutung
dieses oder jenes Werkes, sondern um Fragen wie: Welches ist die Schwelle, ab der eine
Rede (eines Kranken, eines Kriminellen zum Beispiel) im Feld der Literatur zu
funktionieren beginnt? Ab wann ist das, was jemand sagt, Literatur? Seit wann gibt es
tiberhaupt ,Literatur? Wie wird eine Rede in ihren Strukturen verdandert durch die
Tatsache, dass sie als literarische anerkannt wird? Welche institutionellen
Voraussetzungen benétigt die literarische Rede? Ab wann werden Autorbiographien fiir
Texte wichtig? Welche Funktion haben sie? Wie unterscheiden sie sich von Heiligen-
Legenden? Welche Rollen spielen sie fiir die Deutungspraxis?

Diese Fragen fiihren einen fremden, distanzierten, ja ethnographischen Blick auf
die eigene philologische Praxis, ihre Kategorien und Voraussetzungen ein - etwa auf die
Tatsache, dass es Literatur gibt, Autoren, Interpreten, Werke,

Literaturgeschichtsschreibung usw.

2 Was man sagen und nicht sagen kann: Der Diskurs als Ordnung des Sprechens

Im Rahmen der Literaturtheorie ist die Foucaultsche Diskursanalyse, wie gesagt,
zunachst einmal ein ,falscher Freund“. Der Grund dafiir ist einfach. Foucault hat in
seinen Bilichern, die die sogenannte ,Diskursanalyse” prominent gemacht haben und die
alle zwischen 1961 und 1970 entstanden sind - Histoire de la folie a I'dge classique, La
naissance de la clinique, Les mots et les choses, I’Archéologie du savoir -, nirgendwo eine
Literaturtheorie (im Sinn einer Bestimmung der historischen Funktionsweise
literarischer Texte, ihrer Verfahren, ihrer geschichtlichen Entwicklung) entwickelt, auch

keine Methode zur Interpretation literarischer Texte oder zum Kommentar literarischer



Werke. Das ist nicht ihr Gegenstand. Philippe Sabot hat véllig zurecht darauf
hingewiesen: ,En effet, Foucault ne s’est jamais proposé ni préoccupé de définir la
littérature en général, au sens ou celle-ci constituerait un domaine d’objectivité séparé,

susceptible d’étre ramené a 'universalité d’un principe ou a I'unité d’'une théorie.“3

Was die Funktion von Literatur ist, wie Romane, Sonette oder Geschichtsdramen
methodisch zu lesen sind, wie sich der Kanon der Nationalliteraturen ausgebildet hat,
wie man sie korrekt interpretiert, was richtige und falsche Lektiiren sind, in welche
literaturgeschichtlichen Epoche man sie einzuordnen hat: auf solche Fragen erhalt man
in Foucaults Biichern keine Antwort. Und zwar deswegen nicht, weil sie dort nicht
gestellt werden. Foucault war kein Literaturwissenschaftler. Er war Philosoph, der ab
1969 einen Lehrstuhl fir die ,histoire des systemes de pensée” innehatte, also fiir die

Geschichte der Denksysteme — nicht fur Literaturtheorie.

Thematisch geht es in Foucaults vier grofien archdologischen Biichern der 1960er
Jahre,* nicht um die Literatur, nicht um Werke und kanonische Autoren, nicht um
literaturgeschichtliche Epochen oder um Interpretationsmethoden, vielmehr geht es um
die Entstehung des psychiatrischen Wissens, der modernen Klinik und der
Humanwissenschaften (der Soziologie, der Ethnologie oder der Betriebswirtschaftslehre
etwa). Und selbst in der 1963 erschienenen Monographie tiber den Schriftsteller
Raymond Roussel geht es nicht um genuin literaturhistorische Fragen.

In seinem zweihundertseitigen Essay zu Roussel legt Foucault keine Werk-
Exegese vor, etwa was die seltsam phantastischen Maschinen aus Roussels Roman Locus
Solus (aus dem Jahr 1914) zu bedeuten haben - die ,Demoiselle” zum Beispiel, ein Gerat
zum Pflastern der Strafde - auch keine Begriindung fiir Roussels eher marginale Rolle in
der franzosischen Literaturgeschichte. Er beschreibt stattdessen - und zwar ausgehend
von seinen philosophischen und epistemologischen Interessen - ,die Funktion der
Sprache als Ausdruck der modernen Erfahrung der Endlichkeit, das heifdt die
Beziehung der Sprache und des Schreibens zum Tod - Beziehung, die bekanntlich auch

im poetischen Sprachdenken Martin Heideggers eine zentrale Rolle spielt -, zum

3 Philippe Sabot: ,La littérature aux confins du savoir : sur quelques , dits et écrits“ de Michel Foucault®, in:
Pierre-Frangois Moreau (Hg.): Lectures de Michel Foucault. Sur les Dits et écrits, volume 3, Lyon 2003, S.

21.

4 Histoire de la folie a I'dge classique (1961), Naissance de la clinique (1963), Les mots et les choses
(1966), L’archéologie du savoir (1969). Deutsche Ubersetzungen: Wahnsinn und Gesellschaft (1969), Die
Ordnung der Dinge (1971), Geburt der Klinik (1973), Archadologie des Wissens (1973).



anderen die Beziehung des Schreibens (und der Sprache) zum Wahnsinn. Was Foucault
interessiert, sind singuldare Grenzerfahrungen (der Vernunft, der Wahrnehmung, des
Bewusstseins, des Sprechens) - nicht literaturgeschichtliche oder literaturtheoretische
Fragen. Das heifdt, Roussels exzentrische Position im Kontext der Avantgarden des 20.
Jahrhunderts, die Motive und Motivtraditionen seiner Texte, sein Verhaltnis zur
phantastischen Literatur, zum Symbolismus, zum Realismus und Surrealismus, Fragen
der Genrewahl usw. - also traditionelle literaturwissenschaftliche Fragen - werden
nicht erortert. Stattdessen erscheint Roussel bei Foucault als Kronzeuge fiir dessen
epochen-epistemische These, dass das (humanistische) Zeitalter des Menschen, in dem
sich der verniinftige Mensch als Ursprung und zugleich letzten Adressaten allen Wissens
begreifen konnte, unaufhaltsam zu Ende geht, um Platz zu machen fiir eine neue,
unerhorte Epoche, deren Formen und deren Denken noch unsagbar sind - und die sich
nicht einschliefien lassen in die Form des bislang bekannten Menschen.

Etwas pointiert kdnnte man vielleicht sagen: Was Hoélderlin fiir Heidegger war,
namlich der erste Dichter des Seins in all seiner Vergessenbheit, ist fiir Foucault Raymond
Roussel: der Vorbote einer kommenden Kultur des ekstatischen Aufden, in der die
Sprache subjektlos spricht, dhnlich, so Foucault, dem ,mystischen Denken® der
negativen Theologie, ,das sich seit den Schriften des Pseudo-Dionysius an den Rdndern
des Christentums gehalten hat”.

Neben Roussel gehoren fiir Foucault noch Stéphane Mallarmé, Antonin Artaud,
Friedrich Holderlin, Georges Bataille, Pierre Klossowski, Jorge Luis Borges und Maurice
Blanchot zum Kreis derselben Poeten des kommenden Aufden. Vom grofien Rest der
Literatur, also von Moliere, Lamartine, Maupassant, La Fontaine, André Malraux,
Vercors, Céline, Paul Claudel, Léon Bloy, Georges Bernanos, Joris-Karl Huysmans, Paul
Verlaine, Albert Camus, Frangois Mauriac, Pierre Drieu la Rochelle, Maurice Barres,
Louis Aragon, Roger Martin du Gard, Marguerite Yourcenar, Nathalie Sarraute, um nur
einige franzosische Autoren zu nennen, ist nicht die Rede.

Und was fiir Roussel schon nicht gilt, der nicht als literarischer Autor, sondern als
Vorbote der ,pensée du dehors” auftritt, das gilt fiir die epistemologisch ausgerichteten,
philosophischen Studien der 1960er Jahre noch weniger. Wie die Titel verraten, geht es
dort nicht um Literatur, sondern zunachst - in Wahnsinn und Gesellschaft aus dem Jahr
1961 - um unterschiedliche Definitionen der Unvernunft seit der Renaissance
beziehungsweise um die sozialen und institutionellen Praktiken des Umgangs mit dem

Wahnsinn. In der ,Geburt der Klinik“ aus dem Jahr 1963 geht es um den Wandel einer



vorklinischen zur anatomisch-pathologischen Medizin; der Untertitel des Buches lautet:
,Eine Archdologie des arztlichen Blicks“. In der ,Ordnung der Dinge“ von 1966
untersucht Foucault sodann wissensgeschichtlich - als neuer Kant, wie der Journalist
Maurice Clavel formulierte - die ,unterschiedlichen Weisen, wie Worter und Dinge in
der abendldndischen Wissensgeschichte des 16. bis 20. Jahrhunderts verbunden
wurden®, das heifdt: wie man Pflanzen systematisiert, die Grammatik und die Entstehung
der Sprachen gedacht, 6konomische Zusammenhidnge gesehen hat, wie sich im 19.
Jahrhunderts schlief3lich neue, bislang undenkbare Wissensordnungen wie die klinische
Psychologie, die Soziologie, die Kultur- und Ideengeschichte, die Zoologie oder die
Biologie konstituieren konnten. In der ,Archdologie des Wissens“ aus dem Jahr 1969
unternimmt Foucault schliefdlich den anspruchsvollen Versuch, ,einer umfassenden
methodologischen Standortbestimmung” seiner bisherigen Arbeiten und bemiiht sich,
die von ihm im Rahmen seiner epistemischen, an Kants Kritiken geschulten Biicher
benutzten Begriffe - wie ,Diskurs®, , Aussage®, ,Archiv“ - konzeptuell zu kldren, nicht
zuletzt um seine wissens- und wissenschaftsgeschichtlichen Analysen abzugrenzen von
der gangigen Geistes- und Ideengeschichte.

Foucault interpretiert letztere natiirlich nicht als dialektisch fortschreitende
Reise der menschlichen Erkenntnis zu quasi-gottlicher Allwissenheit, er folgt also nicht
Hegels Philosophie der Geschichte, sondern er 16st sie auf - mit Gaston Bachelard,
Georges Canguilhem und Alexandre Koyré, aber auch mit Nietzsche und Heidegger - in
eine Geschichte von immer neuen Briichen, Zasuren, Untergingen. In seiner
Antrittsvorlesung am College des France aus dem Jahr 1970 - ,Die Ordnung des
Diskurses” - liefert Foucault schlief3lich eine programmatische Bestimmung dessen, was
er Diskurs nennt, namlich - um es mit der etwas sperrigen, aber korrekten Formel Rolf
Parrs zu sagen - ,eine individualisierbare Gruppe von Aussagen“ beziehungsweise ein

»Ensemble von Verfahren der Wissensproduktion, das seine Gegenstdande konstituiert".

Worauf die Frage nach der Gegenstandskonstitution durch einen sogenannten Diskurs
abzielt, lasst sich an einem kleinen Beispiel veranschaulichen: an der medizinischen
Rede iiber ein Ubel namens ,Onanisme* zum Beispiel, wie es 1760, also im Zeitalter der
Aufklarung, in der Abhandlung des Lausanner Arztes Samuel Auguste Tissot auftaucht:

»,L’Onanisme. Dissertation sur les maladies produites par la masturbation®.



Der historisch neu entdeckte Krankheitskomplex namens ,Onanismus” wird von Samuel
Tissot 1760 in samtlichen symptomatischen Folgen beschrieben: Schwacheanfille,
Auszehrung, Abmagerung, Andmie. Das Ubel wird als eigenstindige Krankheit in ihren
physiologischen Wirkungen (ndmlich als Verlust wertvoller Kopersafte) genau erklart,
unter anderem in Nachbarschaft zur Epilepsie; es werden Fallgeschichten aus der
arztlichen Praxis prasentiert; schliefdlich macht Tissot gezielte Therapie-
beziehungsweise (wie es damals hiefs) Kurvorschlagen: wiederholte kalte Bader,

Chininwein, Rosenwasser, gelegentlich Opiate.

Das pathologisch prazise umrissene Ding namens Onanismus, das im 18. Jahrhundert
jetzt plotzlich als medizinisch-pathologischer Gegenstand auftaucht (und nicht mehr nur,
wie bislang iiblich, als moraltheologisches vitium contra naturam), die Sache namens
Onanismus, die dann durch das gesamte 19. Jahrhundert hindurch als vollkommen
evidente, wissenschaftliche Tatsache existieren wird, um im Verlauf des 20. Jahrhundert
dann wieder zu verschwinden - dieser medizinisch gefasste Gegenstand ist kein leeres,
einfach nur falsches Wort, es ist kein rein individuelles Gerede, kein imaginares
Konstrukt, das man schnell umformulieren, leugnen und fiir nichtig erkldaren kénnte. Der
»,Onanismus“ war also keine Privat-Erfindung des verriickten Doktor Tissot. Die
aufgeklarte Rede tber den Onanismus - so gespenstisch sie uns im Riickblick auch
erscheinen mag - hatte einen realen Gegenstandsbereich und ihr entsprach eine reale
Praxis. Produziert wurde das Wissen um die fatale Krankheit, durch akribische
Fallbeschreibungen, durch klinische Untersuchungen, wunzdhlige akademische
Abhandlungen. Es wurden orthopadische Apparaturen zur Masturbationsverhinderung
entwickelt, man hat Klitorisdektomien vorgenommen und Harnréhren kauterisiert. Mit
anderen Worten: der Diskurs iliber die onanistische Krankheit war historisch real, er
verfuhr streng wissenschaftlich, er wurde methodisch rational bestimmt und zeitigte
leider Gottes handfeste Ergebnisse. Auf diese Weise ,pragen, begrenzen und o6ffnen
Diskurse®, die sich wie die Sprache keinem individuellen Autor zurechnen lassen, ,die

Moglichkeiten des menschlichen Lebens”.

Eine entscheidende Frage, die sich angesichts diskursiver Tatsachen stellt, ist die Frage
nach ihrem Status. Was soll man letztlich anfangen mit dem Onanismus-Diskurs, der
tiber ein Jahrhundert lang Wirklichkeit war und mehr oder weniger terroristisch - wie

Michael Hanekes Film ,Das weife Band“ gezeigt hat - ins Leben der Menschen



eingegriffen hat? Soll man ihn schnell ins historische Nichts stofden, als sinnlosen flatus
vocis vergessen oder doch als eine notwendige Etappe des Fortschritts respektieren?
Oder soll man Diskurse einfach als haltlose Konstrukte oder blinde Moden begreifen, die
man nach Belieben verdndern und manipulieren konnte?

Selbstverstandlich kann man die Vergangenheit immer auf sich beruhen lassen
und so tun, als ob nichts gewesen ware. Statt aber zu vergessen und lachelnd zu sagen
»€s war doch nur ein Konstrukt®, kann man auch das tun, was Philosophen seit Platon
tun: sich wundern, staunen und Fragen stellen: iiber die Verniinftigkeit der Vernunft
zum Beispiel.> Dieses Staunen, und zwar ein sehr beunruhigtes, um nicht zu sagen: ein
traumatisiertes Staunen, ist jedenfalls die Haltung, die Michel Foucault der historischen
Vielfalt und der alles andere als harmlosen Macht der Diskurse gegeniiber eingenommen
hat, insbesondere gegeniiber der Sprache der Vernunft und der Wissenschaft, die
zweifelhafter, briichiger, diskontinuierlicher und unverniinftiger ist, als sie selbst

unentwegt behauptet.

In einem im Herbst 1968 gefiihrten Gesprach mit Claude Bonnefoy erklarte Foucault

Folgendes:

Momentan stellt sich fiir mich folgendes Problem, genau genommen, stellt es sich
fiir mich schon seit zehn Jahren: Was ist - in einer Kultur wie der unsrigen, in einer
sozialen Ordnung - eigentlich die Existenz von Wortern, von Schrift, von Reden?
Was heifdt sprechen, schreiben, reden? Mir scheint, dass man der Tatsache noch
nie wirklich Beachtung geschenkt hat, dass es Reden gibt. Es gibt Reden, es gibt
Diskurse. Die Diskurse sind nicht blof3 eine Art von transparenter Folie, durch die
hindurch man die Dinge sieht; sie sind auch nicht einfach der Spiegel dessen, was
ist und was man denkt. Der Diskurs, das tatsdachliche Sprechen hat seine eigene
Konsistenz, sein Gewicht, seine Dichte, es hat seine eigenen Mechanismen und
Funktionsweisen. Die Gesetze des Diskurses gibt es, so wie es 6konomische
Gesetze gibt. Ein Diskurs existiert als Monument, er existiert als Technik, er
existiert als System sozialer Beziehungen. Und es ist diese dem Diskurs eigene

Dichte, die ich befrage.

5 Platon definierte den Anfang der Philosophie bekanntlich mit dem Satz: ,Gar sehr ist dies das pathos, das
heifdt: der Zustand eines Freundes der Weisheit: die Verwunderung (to thaumazein), ja es gibt keinen
anderen Anfang der Philosophie als diesen.” (Theaet. 155D).



10

Das bedeutet eine totale Umkehrung des absolut entwertenden Verhaltnisses
zum Wort, das ich als Kind [in meiner Familie] hatte, [in der Schreiben und Reden
als unserios galten, als Blabla, als nur ,so tun als ob’]. Mir scheint, dass meine
Zeitgenossen Opfer derselben Illusion sind, wie ich sie als Kind hatte. Auch sie
glauben viel zu leichtfertig - wie man es in meiner Familie glaubte -, dass der
Diskurs, das Sprechen im Grunde genommen nicht so wichtig ist. Ich weif3
natiirlich, dass die Linguisten entdeckt haben, dass die Sprache eminent wichtig
ist, weil sie Gesetzen unterliegt. Aber die Linguisten haben vor allem die Struktur
des Sprachsystems, der ,langue®, untersucht, das heifdt die Struktur der mdglichen
Rede. Was mich hingegen beschiftigt, ist das Auftauchen, das sind die
Mechanismen der wirklichen, der realen Rede, also dessen, was effektiv gesagt
worden ist. Mir geht es um eine Analyse der gesagten Dinge, und zwar insofern, als

es tatsachlich Dinge sind.®

Was Foucault also interessiert, ist das tatsdchlich Gesagte und Geschriebene, das
wirkliche Reden und Schreiben als ein reales, effektives, Gesetzen unterliegendes,
widerstandiges Ding - das keine transparente Folie ist, durch die hindurch man die Welt
sieht, kein Spiegel, in dem sie klar und strahlend erscheint. Sonst kénnte es nicht ein
derart tribes, konfuses und merkwiirdiges, historisch dennoch massiv wirksames
Sprach-Diskurs-Ding wie den Onanismus geben, das im 18. Jahrhundert auftaucht und
zur pathologischen Wirklichkeit wird. Das Reden und die dazugehorige Sache hat es
tatsdchlich gegeben, eine ganze diskursive Praxis rankte sich um die einsame Lust:
Publikationen, Vorlesungen, Vortriage, Konsultationen, therapeutische Apparaturen,
pharmazeutische Experimente usw. wie gesagt: ,ein Ensemble von Verfahren der
Wissensproduktion, das seine Gegenstande konstituiert".

Was Foucault Diskurs nennt, setzt er ab vom Sprachbegriff der strukturalen
Linguistik, ndmlich der Saussure’schen ,langue“, die die Struktur mdglicher Reden
beschreibt, also die Gesamtheit der morphologischen, phonologischen, semantischen,
syntaktischen, lexikalischen Regeln einer Sprache, von denen aus sich unendlich viele
Satze bilden lassen. Um die mdgliche Sprache, das heifst um die ,langue” als
transzendentale Voraussetzung des Sprechens geht es Foucault aber nicht. Die Sprache

als Raum unbegrenzter Sprechfreiheiten, in dem sich unendlich viele Satze oder

6 Michel Foucault: Le beau danger. Entretien avec Claude Bonnefoy, hrsg. v. Philippe Artiéres, Paris 2011,
S. 34-35.



11

Propositionen (mit unterschiedlichen Wahrheitswerten, Gegenstandsbeziigen,
Bedeutungen usw.) formen lassen - zum Beispiel: das Sein ist das Nichts,
Wolkenpumpen treiben den Fluss hinab -, ist nicht das, was Foucault interessiert. Wie
man logisch-theoretisch falsche und richtige, mégliche und unmégliche Satze ein fiir
allemal unterscheiden konnte, steht nicht im Zentrum seines historischen Interesses.
Foucault ist, heifd3t das, kein Idealistt er ist geschichts- und
wirklichkeitsbezogener. Er selbst bezeichnete sich als ,frohlichen Positivisten®. ”7
Foucault betrachtet die Sprache im Hinblick auf das tatsdchlich Gesagte und dessen
Regeln. Dass man nicht alles tiberall und zu jeder Zeit schreiben oder sagen kann und
darf, auch wenn die ,langue“ es zweifellos ermdéglichen wiirde, dass angesichts der
unendlichen Moglichkeiten der Sprache de facto letztlich immer nur sehr wenig gesagt
wird, dass Siatze und Wendungen stiandig wiederholt werden, dass es Regeln des
Sprechens gibt, die die Gefahr einer allgemeinen Logorrhoe eindimmen, dass bestimmte
Worte und Satze an bestimmten Orten streng verboten sind, dass die Sprache
permanent kontrolliert und zensiert wird, dass manche Reden als verniinftig, andere als
unverniinftig gelten -, und zwar historisch sehr variabel, man denke an Diskurse iiber
Hexen oder die Gestalt der Erde -, dass es sakralisierte Orte des Sprechens gibt, die nur
wenigen vorbehalten sind, Protokolle und Zeremonien der Rede dass es mehr oder
weniger zwingende Regeln fiir all diese historischen und kulturellen Grenzziehungen
gibt, - genau das interessiert Foucault als Diskursanalytiker. Sein Interesse gilt dem

Sprechen in seiner tatsachlichen, konkreten historischen Verfasstheit.

,Diskurs“ heifdt also: die tatsachlich praktizierte Sprache mit all ihren - historisch
variablen - Regeln des Sprechens, die nicht allein die Grammatikregeln betreffen, die
nur ein winziger Teil der Reglementierungen des Sprechens sind. Diskurs meint die
tatsachliche, sozial regulierte Praxis des Sprechens mit seinen unterschiedlichen Syntax-
und Stilregeln, Ritualen, genau differenzierten Orten, lizenzierten Sprechern,
untersagten Gegenstinden, Rede-Aufforderungen usw. Wenn es zu Foucaults
Diskursanalyse disziplinare Verwandtschaften gibt, dann am ehesten auf Seiten der
Sozio-Linguistik und der Pragmatik - und zwar nicht in ihrer transzendentalen Variante,

sondern als  empirische  Sprechaktforschung, die sich um  konkrete

7Vgl. Michel Foucault: L’Archéologie du savoir, Paris 1969, S. 164.



12

Sprachhandlungsablaufe  kiimmert: in  Therapeutengesprdachen, Radio-Shows,

Kreditvergabeverhandlungen, Polizeiverhéren, akademischen Priifungen usw.

3 Warum auch die Literatur ein Diskurs ist - und kein Gegen-Diskurs

Die Frage, die sich von hier aus stellt, ist die nach der Beziehung des Diskurses - als dem
Gesamt der tatsachlich gesagten oder historisch jeweils sagbaren Dinge - zur Literatur.
Was haben Foucaults sprachphilosophische und wissensgeschichtliche Betrachtungen
des ,Diskurses” - als realer, wirklichkeitskonstituierender Macht - mit Literatur zu tun,
abgesehen davon, dass es um Sprache und Sprechen geht?

Dass die Frage nach dem Verhaltnis zwischen Literatur und Diskurs nicht ganz
einfach zu beantworten ist, deutet der Hinweis auf das an, was Martin Stingelin ,die
Vergeblichkeit des Versuchs” genannt hat, ,aus Michel Foucaults Schriften zur Literatur
[der 1960er Jahre] im Hinblick auf ihre literaturwissenschaftliche Anwendbarkeit einen
systematischen Begriff der Literatur zu gewinnen®, noch mehr aber das, was die
franzosische Philosophin Judith Revel als das zunehmende Verschwinden der Literatur
aus den Arbeiten Foucaults beschrieben hat.

Feststellen lasst sich mamlich Folgendes: Je genauer Foucault den Begriff des
Diskurses (als ordnung des historisch jeweils Sagbaren) entfaltet - im Verlauf seiner
Studien zum Wahnsinn, zur Ordnung des Wissens, schliefdlich zur Archiologie des
Wissens -, desto mehr verschwindet auch die offenkundig an Heideggers Sprachdenken
angelehnte Feier einer ekstatisch exzentrischen Literatur als selbst-implikativer, auto-
referentieller Schreibpraxis und einer sich restlos ins Aufien verstromenden, jede
Innerlichkeit preisgebenden Sprache.

Wendungen wie ,le langage en son étre” oder ,I'étre du langage” tauchen seit der
»Archdologie des Wissens" nicht mehr auf. Das heifdt aber, je mehr Foucault den Diskurs
als effektive historische Sprachpraxis in seinen normativen, unmittelbar auf die Kérper
zugreifenden Funktionsweisen (des Verbots, des Ein- und des Ausschlusses, der
Sprechlizenzen, der institutionellen Ordnungen) in den Blick bekommt, je pragmatischer
und handlungsorientierter der Diskurs-Begriff wird, desto mehr verschwindet auch der
fiebrig apokalyptische, meist im zweiten Futur die Gegenwart als Vergangenheit
beschworende Ton, der Foucaults Pladoyer fiir eine auto-referentielle, intransitive, das

heifdt: um den leeren Satz ,ich schreibe“ kreisenden Literatur zu Beginn der 1960er



13

Jahre noch ausgezeichnet hatte. Je klarer und deutlicher der historisch empirische
Diskurs-Begriff wird, desto mehr verschwindet die Sprachontologie des Aufien, der
Grenzerfahrung und der radikalen Transgression, die Foucault den Texten der Literatur-
Avantgarde - von Mallarmé liber Artaud bis Blanchot - noch zugetraut hatte, und desto
mehr verschwindet auch die Bestimmung der Literatur als eines anarchischen ,contre-
discours’, das heifdt einer Rede, welche die reprasentative und bedeutende Funktion der
Sprache zugunsten ihrer dunklen, unerschopflichen Materialitdt radikal hinter sich
lasst.8 Spatestens seit den diskursanalytischen Fragen nach der Autorschaft und den
programmatischen Fragen der ,Ordnung des Diskurses”, wie er sie 1969-1970
formuliert, nach den Zensur- und Kontrollmechanismen der Rede, nach Redeverboten
und -geboten verzichtet Foucault darauf, in der literarischen Text-Avantgarde und der
sich ins Aufden verstromenden ,écriture’ die Verheifdung des kommenden, sich in den
Reden des Wahnsinns lang schon ankiindigenden neuen, post-humanistischen Zeitalters

zu lesen.

Foucaults Rede von der Literatur als revoltierendem ,contre-discours’, der sich den
Regeln der diskursiven Ordnung entzieht - Julia Kristeva wird ihn 1974 noch als
Revolution der poetischen Sprache feiern - verschwindet also genau dann, wenn Foucault
kein Auflen des Diskurses und keine negativ theologische Transzendenz des
literarischen Sprechens mehr veranschlagt, sondern alle Reden dieser Welt -
einschlief3lich der Literatur - als geregelten Diskurs begreift, genauer: als Diskurse im
Plural, die unterschiedliche Funktionen und Funktionsmechanismen haben, die
untereinander im Streit liegen, sich bekdmpfen und die eben kein neutrales
Kommunikations-Kontinuum bilden. Oder noch einfacher gesagt: Die Literatur
verschwindet aus Foucaults Studien genau dann, wenn sie aufhort, irreguldrer ,contre-
discours’ zu sein, um zu einem Diskurs unter und neben anderen zu werden. Sie ist dann
nicht mehr der abenteuerlich schillernde Raum des Aufien, der permanenten
Uberschreitung und des Anderen dieser Welt, nicht mehr das Reich der uneinholbaren
Ekstasen, Delirien und der wunbandigen Freiheit, sondern ein sozialer,
institutionalisierter ~Diskurs wie alle anderen auch, mit seinen Regeln,

Verfahrensweisen, Sakralisierungen, Hierarchien, Exklusionen, Lizenzen. Kurzum, auch

8 Vgl. Michel Foucault: Les mots et les choses, Paris 1966, S. 58-59.



14

die Literatur mit all ihren Fiktionen, Verdoppelungen, Masken, Delirien gehoért zur

sozialen Welt.

In einem Gesprach, das Roger Pol-Droit 1975 mit Foucault tber die Literatur gefiihrt
hat, hat Foucault diesen Wandel seiner Literaturkonzeption - vom ,contre-discours”
zum ,discours” - klar und deutlich beschrieben. Das Gesprach macht deutlich, dass die
Begriffe ,contre-discours®, ,Intransitivitit® und ,Selbstbeziiglichkeit® nicht das letzte
Wort Foucaults zur Literatur sind, und vor allem: dass Intransitivitit und
Selbstbeziiglichkeit kein transhistorisches Wesensmerkmal der Literatur als Literatur
sind. Fir Foucault bezeichnen sie keine Eigenschaft der literarischen Texte, sondern
zuallererst eine bestimmte Art des Umgangs mit ihnen, eine Art und Weise, wie man
literarische Texte ,funktionieren lasst’ - dass man sie namlich nicht als Substitut aller
moglichen Reden einer Epoche begreift und sich dariiber im Klaren ist, dass die
Literatur auch dazu dient, Reden und Dinge verschamt zu verschweigen, ganz im Sinn

der Brechtschen Zeilen:

Was sind das fiir Zeiten, wo
Ein Gesprach iiber Baume fast ein Verbrechen ist

Weil es ein Schweigen tiber so viele Untaten einschlief3t.?

Man muss den Sachverhalt umso starker betonen, als die beiden Begriffe der
Intransitivitit und der Selbsbeziiglichkeit - nicht anders als der des sogenannten
,contre-discours’ - schon lang zu literaturwissenschaftlichen Schlagworten geworden
sind, die sich auf die Autoritat Foucaults berufen, die analytischen Fragen Foucaults
dabei aber unter den Tisch fallen lassen. Dass und warum Selbstbeziiglichkeit und
Intransitivitit nicht ausreichen, literarische Texte zu bestimmen, womdglich
tiberzeitlich, dass und warum sie stattdessen eine beunruhigende politische Blockade im
Umgang mit der Literatur sind, oder noch genauer: eine Maskerade traditioneller
biirgerlicher, aus dem 19. Jahrhundert stammender Vorstellungen, hat Foucault 1975 im

Gesprach mit Roger-Droit erklart.

9 Bertolt Brecht: An die Nachgeborenen [Svendborger Gedichte, 1934-38]



15

R. P-D.: Welchen Platz nehmen literarische Texte in Ihren Forschungen ein?

Welchen Status haben Sie ihnen gegeben?

M. F.: In ,Wahnsinn und Gesellschaft’ und in der ,Ordnung der Dinge’ wies ich
lediglich auf sie hin. Ich zeigte beildaufig auf sie, wie ein Wanderer, der sagt: ,Da,
sehen Sie, da kann man unméglich nicht von ,Rameaus Neffen’ sprechen.” In der
Okonomie des beschriebenen Prozesses spielten die Texte aber keine Rolle.

Fiir mich war die Literatur jedes Mal der Gegenstand einer Feststellung, einer
Bestatigung, sie war kein Gegenstand der Analyse, auch nicht der einer Reduktion.
Ich integrierte sie nicht ins Feld meiner Analyse. Es war der Halt, die

Verschnaufpause, das Wappen, die Fahne.

R. P-D.: Sie wollten die Texte nicht die Rolle des Ausdrucks oder der

Widerspiegelung historischer Prozesse spielen lassen?

M. F.: Nein... (Stille, Nachdenken). Man miisste die Frage auf einer anderen Ebene
angehen. Man hat nie wirklich analysiert, wie ausgehend von der Masse all der
Dinge, die gesagt werden, ausgehend vom Gesamt der tatsachlich stattfindenden
Reden ein gewisse Anzahl von Reden (Literatur, Philosophie) sakralisiert werden
und eine ganz besondere Funktion erhalten.

Es scheint, als wiirde man bislang die Literatur und die Philosophie als Substitute
oder als die allgemeinen Umhiillungen, als die Behaltnisse aller anderen Reden
funktionieren lassen. Die Literatur wiegt gewissermafien den gesamten Rest auf,
sie steht fiir sie. Es gibt Leute, die die Geschichte dessen, was im 18. Jahrhundert
gesagt worden ist, geschrieben haben und sich dabei einzig und allein auf
Fontenelle, Voltaire, Diderot, die ,Nouvelle Héloise’ usw. gestiitzt haben. Sie haben
die Texte als Ausdruck von etwas betrachtet, von dem sie offenbar annahmen, dass
es sich auf einer anderen, alltdglicheren Ebene gar nicht artikulieren konnte, als ob
allein die Literatur in der Lage gewesen ware, die Wahrheit der Zeit zu sagen.

Mit Blick auf diese Haltung bin ich von einer abwartenden Perspektive (die
Literatur dort anzeigen, wo sie war, ohne auf ihr Verhaltnis zum Rest einzugehen)
dann zu einer rein negativen Position libergegangen. Das heifdt, ich habe versucht,
alle nicht- oder quasi-literarischen Reden wieder ans Tageslicht zu bringen, die

sich in einer gegebenen Zeit tatsachlich ausbilden konnten, das Ganze unter



16

Ausschluss der Literatur. In ,Uberwachen und Strafen’ ist nur von schlechter

Literatur die Rede...

R. P-D.: Wie unterscheidet man denn gute und schlechte Literatur?

M. F.: Ja, das wird man eines Tages wohl angehen miissen. Man miisste sich
einerseits die Frage stellen, was diese Tatigkeit tatsachlich ist, die darin besteht,
dass man in einer Gesellschaft Fiktionen, Gedichte, Erzahlungen usw. zirkulieren
lasst. Man miisste dann auch eine zweite Operation untersuchen: Woher kommt es,
dass unter all diesen Erzdahlungen und Berichten einige sakralisiert werden und

anfangen, als ,Literatur’ zu funktionieren? [...]

R. P-D.: Gibt es textinterne Kriterien flir diese Sakralisierung, oder ist das allein von

der Universitat abhangig?

M. F.: Ich weif3 es nicht. Ich will einfach nur sagen: um Schluss zu machen mit einer
ganzen Reihe von Mythen, unter anderem mit dem von der Widerspiegelung, war
es ungeheuer wichtig, das grofde Prinzip aufzustellen, dass die Literatur nur mit
sich selbst zu tun hat. Wenn sie mit ihrem Autor zu tun hat, dann im Modus seines
Todes, dann im Modus der Stille und des Verschwindens desjenigen, der schreibt.

Es ist egal, ob man sich dabei auf Barthes oder Blanchot beruft. Wesentlich ist das
Prinzip: die Intransitivitat der Literatur. Das war tatsachlich die erste Etappe, dank
derer man sich von der Idee losmachen konnte, dass die Literatur der Ort aller
entscheidenden Dinge ware, der Ort, wo alles zusammenliefe, dass sie der
Ausdruck von Totalitaten ware, der Ausdruck einer ganzen Welt.

Aber mir scheint, das war blof3 eine erste Etappe. Denn wenn man auf dieser
Ebene der Analyse stehenbleibt, dann lduft man Gefahr, die Sakralisierungen, mit
denen die Literatur geschlagen war und ist, gerade nicht zu beseitigen. Im
Gegenteil. Man sakralisiert sie nur noch mehr und intensiver. Genau das ist noch
bis 1970 passiert. Bestimmte Themen und Thesen Blanchots oder Barthes’ wurden
dazu benutzt, um die Literatur unendlich zu feiern, ultralyrisch und
ultrarationalistisch zugleich. Es war die Feier der Literatur als einer

Sprachstruktur, die nur in und aus sich selbst heraus analysiert werden konnte.



17

Diese Feier hatte gravierende politische Implikationen. Sie fiihrte namlich dazu,
dass einige behaupteten, dass das Schreiben als solches derart von allen (sozialen,
historischen, politischen usw.) Bedingungen geldst sei, dass das Schreiben als
solches schon ein subversiver Akt ware. Der Schriftsteller als solcher hatte in der
Geste des Schreibens selbst ein unverauferliches Recht auf Subversion. Und
folglich war der Schriftsteller per se revolutionar. Je mehr das Schreiben reines
Schreiben war, je intransitiver es wurde, um so revolutiondrer wurde es und um so
mehr produzierte es die Bewegung der Revolution. Solche Sachen sind
ungliicklicherweise ja tatsachlich gesagt worden...

In Wirklichkeit ging es Blanchot und Barthes um die Desakralisierung der
Literatur, und zwar indem sie die Stridnge kappten, welche die Literatur in die
Position der absoluten Widerspiegelung brachten. Dieses Kappen, dieser Bruch
wirde aber bedeuten, dass der nachste Schritt der einer vollstindigen
Desakralisierung ware. Man miisste versuchen in den Blick zu bekommen, wie, auf
welche Art und Weise genau sich diese besondere Region der Sprache namens
Literatur hat ausbilden konnen. Die Frage ihr gegeniiber ist nicht: Wie kann sie die
grofden Entscheidungen der Kultur tragen und beférdern? Die Frage ist vielmehr:
Wie kommt es eigentlich, dass eine Kultur sich dafiir entschieden hat, der Literatur
diese einzigartige und so befremdliche Rolle zuzuweisen, sie ihr tatsiachlich zu

geben?

R. P-D.: Wieso befremdlich?

M. F.: Unsere Kultur raumt der Literatur einen Platz ein, der in gewissem Sinn
aufderordentlich beschrankt ist: Wie viele Leute lesen wirklich literarische Texte?
Welchen Platz nimmt sie tatsdchlich in der allgemeinen Verbreitung der Reden
ein? Nun zwingt dieselbe Kultur aber all ihre Kinder dazu, als Weg zur Kultur, in
ihrer Schulzeit eine ganze Ideologie, ja eine ganze Theologie der Literatur zu
durchlaufen. Es gibt da eine Art Paradox. Und es steht in einem intimen Verhaltnis
zur Behauptung, dass das Schreiben subversiv sei. Dass das jemand in dieser oder
jener literarischen Zeitschrift behauptet, ist ohne Bedeutung und ohne Wirkung.
Aber wenn im selben Augenblick alle Lehrer, von der Grundschule bis zur
Universitdt ausdriicklich sagen oder implizit zu verstehen geben, dass die grofden

Entscheidungen der Kultur, die Punkte, an denen sich etwas dndert, dass man



18

genau diese entscheidenden Punkte bei Diderot, bei Sade, Hegel oder bei Rabelais
zu suchen habe, dann handelt es sich - das ist offensichtlich - um ein und dieselbe
Sache. Die einen wie die anderen lassen die Literatur auf dieselbe Art
funktionieren. Auf dieser Ebene sind die Verstarkereffekte dann gegenseitig. Die
sogenannten avantgardistischen Gruppen und die grofie Masse der Universitit
sind sich hier vollkommen einig. Das hat zu einer sehr belastenden politischen

Blockade gefiihrt.10

4 Warum die Selbstbeziiglichkeit der Literatur eine politische Blockade ist

Die Blockade, von der Foucault mit Blick auf die literaturkritische und
kulturrevolutiondare Bewegung der Tel-Quel-Gruppe spricht, ist eine doppelte. Sie betrifft
sowohl die politische als auch die literarische Praxis. Zum einen beférdert die Annahme,
dass das Schreiben per se politisch und revolutionar sei, den einigermafden aberwitzigen
Glauben, man konne politische Veranderungen am besten und effektivsten mit
literarischen Avantgarde-Texten voranbringen. Das reine, in sich kreisende Schreiben
sei gewissermafien die hochste und vornehmste Form des Politischen. Als ob eine auto-
implikative, autonome écriture ganz von selbst eine neue Gesellschaft,
Verteilungsgerechtigkeit und Chancengleichheit herbeischreiben konnte; als ob es
keiner kollektiven politischen Arbeit (in Gefingnissen, Fabriken, Gewerkschaften,
Hochschulen, Parteien, Medien) bediirfte.

Zum anderen betrifft die Blockade den Literaturbegriff und die damit verbundene
Praxis des Literaturbetriebs. Im Gewand einer per se revolutiondren écriture wird
namlich - so Foucault - zuletzt einfach nur die birgerliche Institution Literatur
weitergefiihrt, wie sie im 19. Jahrhundert erfunden worden war: Grofie Autoren
definieren die Meilensteine des kulturellen Fortschritts, fungieren als Alleinvertreter
der Menschheit und kénnen in den einsamen, autonomen Hohen ihrer Geistesfliige und -
blitze ganze geschichtliche Epochen und deren Weltsicht pragen.

Die Goethezeit etwa (die nicht umsonst so heifdt, wie sie heifdt). Nicht die

seinerzeit hungernden ,Strumpfwiirker” von Apolda oder die zwangsweise

10 Michel Foucault: Entretien avec Roger-Pol Droit [1975], in: Le Monde, 6. September 1986, S. 12; U: CP;
Wiederabdruck in: Roger-Pol Droit: Michel Foucault. Entretiens, Paris 2004, S. 77-88.



19

ausgehobenen Thiiringer Rekruten sind von Belang, nicht die entsprechenden
Militarstrategien und Okonomischen Krisen. Epochal unendlich bedeutsamer und
exegetisch ergiebiger sind Goethes Prinzessinnen-Klagen in unvergesslichen
Blankversen, ,Iphigenie“ also. Ein ganzer Klerus aus Philologen, Literaturkritikern,
Nachlassverwaltern, Stiftungsvorsitzenden, Theaterintendanten lebt von dieser
unterstellten Bedeutung. Sie sind rastlos damit beschaftigt, das epochale Wort des
literarischen Genies zu verwalten, es in seiner trans-historischen Unerschépflichkeit zu
tradieren und auszulegen - um dabei die Rekruten und Strumpfwiirker in die Kulissen
zu verbannen. Anstelle Goethes literarische Reden umgekehrt funktional einzuordnen in
das Gesamt der Reden und zu untersuchen, in welchen pragmatischen,
herrschaftstechnischen Zusammenhangen sie stehen, liest man sie immer weiter als das
letzte, entscheidende, wahre Wort zur historischen Wirklichkeit selbst.

Kurzum, was Foucault 1975 befiirchtet, wenn er von einer ,belastenden
politischen Blockade® spricht, ist zum einen die Fortsetzung des biirgerlichen Literatur-
und Kulturbegriffs, die umso verfiihrerischer ist, je mehr sie sich ins kulturrevolutionare
Gewand der reinen, intransitiven écriture wirft; es ist zum anderen die Verwandlung
langweiliger politischer Arbeit (in Gewerkschaftssitzungen oder Mietervereinen) in
kurzweilige Asthetik, in Performances, Happenings, Kultur-Events, Architekturdebatten,
engagierte Literatur-Talk-Shows usw., weil jede Kunst sich als solche schon eminent
politisch weif3, ja als der vornehmste Ort des Politischen. Die Kunst ndmlich, so die
interessierte Behauptung, sei der Bereich, wo die tiefsten und eigentlichsten

Entscheidungen fallen und wo sich - angeblich - alles dndert.

Foucaults Befiirchtungen waren gerechtfertigt. Am Ende ist alles sogar noch schlimmer
gekommen. Ausgerechnet die ,Diskursanalyse” - die einmal dazu gedacht war, die
Regeln und Mechanismen, die Ausschliisse und die Einschliisse des Sprechens, die
obskure Macht der Reden zu befragen, auch die der literarischen Rede, und zwar um
Abstand nehmen zu kénnen von deren Routinen und Zwéngen - wird im biirgerlichen
Literatur- und Wissenschaftsbetrieb mittlerweile herumgereicht als
Interpretationsmethode unter anderen. Der Etikettenschwindel hat in den
Literaturwissenschaften deswegen auch nicht zur Verallgemeinerung und Durchsetzung
jener Fragen beigetragen, die Brecht bereits 1939 in seinem Gedicht ,Die Literatur wird

durchforscht werden“ formuliert hatte und die Foucault dann im Hinblick auf die



20

Ordnungen des Sprechens erweitert hat (um dabei auf den religiosen Glauben an

revolutiondare Morgenroten oder die ,lendemains qui chantent” zu verzichten).

Die auf die goldenen Stiihle gesetzt sind, zu schreiben
Werden gefragt werden nach denen, die

Ihnen die Rocke webten.

Nicht nach ihren erhabenen Gedanken

Werden ihre Biicher durchforscht werden, sondern
Irgendein beilaufiger Satz, der schliefsen lasst

Auf eine Eigenheit derer, die Rocke webten

Wird mit Interesse gelesen werden

An diese kritische Fragetradition, welche die Literatur auf ihre sozialen und politischen
Rahmenbedingungen, ihre Beziehungen zur Macht, ihre konkreten Funktionen, ihre
unterschiedlichen Konzeptionen, Institutionen und Praktiken hin befragt, schliefst die
Diskursanalyse an - wie einer der schonsten Texte Michel Foucaults - La vie des hommes
infdmes / Das Leben der infamen Menschen — aus dem Jahr 1977 beweist. Alles andere -
und dazu gehort leider Gottes auch ein Grofdteil der deutschen Foucault-Rezeption - ist
Teil jener belastenden politischen Blockade, die Foucault 1975 diagnostiziert und die
seither nicht aufgehort hat.

Man konnte jedenfalls eine ganze Reihe von Forschungs- und Fragefeldern
nennen, die durch Foucaults Diskursanalyse neu denkbar geworden sind - die aber nur
marginal Eingang in die germanistische Literaturwissenschaft gefunden haben: die
Frage nach der strategischen Ausbildung nationaler Klassiken und ihrer Institutionen
(Nationalausgaben, Stiftungen, Lehrplane, Ausspracheregeln), nach den Zasuren und
Kontinuititen des literarischen Kanons, nach den  historisch variablen
Gattungshierarchien im Feld der Literatur und ihrer Funktion, nach den Regeln der
jeweiligen Differenzierung von Hoch- und Trivialliteratur, nach den geopolitischen
Orientierungen literarischer Ubersetzungspraxis, nach den Dynamiken des
Bedeutungswandels von Begriffen wie ,Held“, ,Schicksal® oder ,Volk“ etwa - nicht
zuletzt aber auch nach den Kontinuititen und Diskontinuititen von zuldssigen und
unzuldssigen Interpretationsmethoden oder nach der Logik literaturgeschichtlicher

Epochenkonstruktionen.



21

Getragen wiirden diese Fragestellungen von einem Arbeitsethos, das vielleicht
am besten die furchtlose, den Selbstwiderspruch programmatisch fiir sich in Anspruch
nehmende Geste der Biicher und Texte Foucaults definiert und das zugleich auch ihre
begrifflichen, thematischen und theoretischen Umorientierungen erkldrt. Foucault hat
dieses Ethos wie folgt umschrieben: ,Je suis un expérimentateur en ce sens que j'écris
pour me changer moi-méme et ne plus penser la méme chose qu’auparavant.“ll ,Mein
Schreiben ist im Grunde immer ein Experiment. Es geht darum, mich selbst zu

verandern und nicht mehr das zu denken, was ich vorher gedacht habe.”

11 Michel Foucault: Dits et écrits, IV, Paris 1994, S. 42.



