
	 1	

Ringvorlesung	„Einführung	in	die	Literaturtheorie“	

	

Diskursanalyse	

	

	
Foucault	ne	rêvait	pas	à	 la	révolution.	 Jamais	 je	ne	 l'ai	entendu	
parler	 de	 „la	 société	 bourgeoise“	 ou	 de	 „l'exploitation	
capitaliste“,	 jamais	 !	 Pour	 lui,	 ces	 termes-là	 n'existaient	 pas.	
C'était	un	mode	d'idées	qui	lui	était	totalement	étranger.	En	fait,	
„la	 révolution“,	 „la	 société	 idéale“,	 toutes	 ces	 généralités	
fumeuses	 ne	 l'intéressaient	 absolument	 pas.	 Ce	 n'étaient	 pour	
lui	que	balivernes	et	fariboles.	
Paul	Veyne	
	
Faszinierend	 war,	 wie	 Foucault	 das	 Aktuelle,	 die	 vor	 unseren	
Augen	gerinnende	Gegenwart,	 in	 einen	Wirbel	 von	Differenzen	
auflöste,	 die	 ständig	 andere	 Verbindungen	 eingingen.	 Er	 lag	
dabei	auf	einem	weißen	Teppich.	
Heiner	Müller	

	

	

	

1	Warum	die	Diskursanalyse	keine	einzeltextorientierte	und	keine	werkorientierte	

Interpretation	ist	

	

Die	Diskursanalyse,	die	Michel	Foucault	in	seinen	Büchern	„Wahnsinn	und	Gesellschaft“,	

„Die	 Geburt	 der	 Klinik“,	 „Die	 Ordnung	 der	 Dinge“,	 „Die	 Archäologie	 des	 Wissens“	

zwischen	 1961	 und	 1969	 ausgearbeitet	 und	 die	 er	 in	 seiner	 Antrittsvorlesung	 am	

Collège	de	France	unter	dem	Titel	 „Die	Ordnung	des	Diskurses“	1970	programmatisch	

umrissen	 hat,	 stellt	 im	 Rahmen	 der	 Literaturtheorie,	 eine	 Art	 Kuckucksei	 dar,	 noch	

genauer:	sie	ist	ein	ein	„faux	ami“.		

	

Als	 „faux	 ami“	 bezeichnet	 man	 im	 Deutschen	 und	 Französischen	 ähnlich	 klingende	

Wörter	 oder	 Wendungen,	 die	 aber	 verschiedene	 Bedeutungen	 haben,	 was	 leicht	 zu	

Missverständnissen	 führt.	 Eine	 deutsche	 Demonstration	 z.B.	 ist	 keine	 französische	

„démonstration“.	 Demonstration	 heißt	 auf	 Französisch	 „manifestation“,	 während	 die	

„démonstration“	auf	Deutsch	ein	„Beweis“	ist,	ein	Schuld-	oder	Gottesbeweis	etwa.		

	



	 2	

Mit	dem	Foucaultschen	 „discours“,	der	 seit	Ende	der	1970er	 Jahre,	das	heißt	mit	über	

zehnjähriger	 Verzögerung,	 Eingang	 ins	 deutsche	 literaturwissenschaftliche	 Vokabular	

gefunden	hat,	verhält	es	sich	ähnlich.	Im	Deutschen	klingt	„Diskursanalyse“	fast	wie	von	

selbst	 nach	 Textanalyse.	 Man	 kann	 deswegen	 heute	 problemlos	 eine	 „Analyse	 des	

Freiheitsdiskurses	 bei	 Schiller“	 vorlegen	 –	 anstatt	 wie	 früher	 Schillers	 „Freiheitsidee“	

oder	 den	 „Freiheitsgedanken“	 zu	 untersuchen.	 1 	Die	 Differenz	 besteht	 darin,	 dass	

„Freiheitsdiskurs“	 irgendwie	schicker	und	modischer	als	 „Freiheitsgedanke“	klingt.	Die	

philologisch	 hermeneutische	 Sache	 ist	 trotzdem	 dieselbe	 (alte)	 geblieben:	 nämlich	

anhand	 einer	 genauen	 Werklektüre	 herauszuarbeiten,	 wie	 Friedrich	 Schiller	 sich	

Freiheit	gedacht	beziehungsweise	was	er	darunter	verstanden	hat.		

Eine	Diskursanalyse	 im	Foucaultschen	Sinn	 ist	das	Aufspüren	der	 Schillerschen	

Gedanken	und	Intentionen	dennoch	nicht.			

	

Der	Grund	dafür	ist	folgender:	Eine	französische	„analyse	du	discours“	ist	zunächst	gar	

nicht	 in	 der	 Literaturwissenschaft	 und	 im	 Bereich	 der	 literarischen	 Werk-	 und	

Einzeltextinterpretation	angesiedelt,	sondern	im	Bereich	Sprachanalyse,	der	Linguistik,	

Semiotik	und	–	seit	Foucault	–	im	Bereich	der	wissensgeschichtlichen	Analyse.		

	

Ein	„discours“	ist	kein	Gedanke,	keine	Idee,	keine	Intention,	kein	Konzept,	schon	gar	kein	

‚individuelles’,	 nur	 auf	 einen	 einzelnen	 Autor	 bezogenes.	 Ein	 „discours“	 ist	 etwas	

wesentlich	Äußerlicheres,	Formaleres,	Anonymeres,	Kollektiveres.	Ein	„discours“	–	also	

die	gesprochene	Rede	–	das	 ist	 etwas,	das	gesagt	wird,	 insofern	 es	gesagt	wird.	Etwas,	

das	man	so	sagt,	wie	man	es	sagt.	Jetzt	sagt	man	zum	Beispiel:	Femizid	–	früher	hieß	das,	

je	 nachdem,	 Beziehungstat,	 Eifersuchtsmord,	 Triebverbrechen,	 perverse	 Untat	 u.dgl.	

Oder	 man	 sagt:	 „nachhaltiges	 Wirtschaften“,	 statt:	 „Wirtschaften	 im	 Einklang	 mit	

unserer	heimatlichen	Natur“,	„Wirtschaften	ohne	Raubbau“	usw.	Entscheidend	ist	nicht	

der	 einzelne	 Sprecher,	 als	 vielmehr:	wo,	wann,	 in	welchem	Zeitraum,	wie	 etwas	gesagt	

wird,	mit	welchen	Wörtern,	an	welche	Adressaten,	 in	welchen	Räumen	–	und	 in	welchen	

nicht.	Deswegen	bedeutet	 „analyse	du	discours“	 im	Französischen	auch:	 „considérer	 la	

structure	 d’un	 texte	 en	 le	 rapportant	 à	 ses	 conditions	 de	 production“,	 also:	 die	

																																																								
1	Aktuelles	 Beispiel	 (2018):	 „Diese	 Hausarbeit	 mit	 dem	 Thema	 „Der	 Freiheitsdiskurs	 in	 Schillers	 ‚Der	
Spaziergang’“	beschäftigt	 sich	mit	dem	Motiv	der	Freiheit	und	dessen	poetischem	Ausdruck	 in	Schillers	
Gedicht	Der	 Spaziergang	 (1800).	Der	 Freiheitsbegriff,	wie	 er	 in	 der	 Poetik	 realisiert	wird,	 soll	 dabei	 in	
Beziehung	gesetzt	werden	zu	dem	der	Aufklärungsphilosophie,	welche	Schillers	Verständnis	von	Freiheit	
entscheidend	geprägt	hat.“	 



	 3	

sprachliche	 Struktur	 eines	 Textes	 im	 Hinblick	 auf	 seine	 konkreten	 sprachlichen	

Realisierungsbedingungen	 untersuchen.2	Bedingungen	 der	 Möglichkeit	 für	 das,	 was	

gesagt	wird	–	und	gesagt	werden	kann	zu	einem	bestimmten	geschichtlichen	Zeitpunkt.		

Der	 Unterschied	 zur	 autor-bezogenen	 literarturwissenschaftlichen	

Deutungspraxis	springt	in	die	Augen.	Die	Analyse	des	Freiheitsgedankens	bei	Schiller	ist	

eine	 hermeneutische	 Angelegenheit,	 die	 sich	 werkimmanent	 bewerkstelligen	 lässt	 –	

indem	man	zum	Beispiel	das	Drama	„Wilhelm	Tell“	untersucht,	es	in	Beziehung	setzt	zur	

„ästhetischen	 Erziehung	 des	 Menschen“,	 zu	 Schillers	 Kantlektüre,	 zur	 Idee	 des	

Erhabenen	 usw.	 Eine	 „analyse	 du	 discours“	 –	 eine	 Diskursanalyse	 –	 hingegen	 nimmt	

einen	 Text,	 ob	 geschrieben	 oder	 gesprochen,	 in	 seinen	 pragmatisch	 systematischen,	

formalen	Dimensionen	in	den	Blick	–	unabhängig	vom	jeweiligen	Autor.	Das	Augenmerk	

richtet	sich	auf	Dinge	wie	Lexikon,	Syntax,	Stil,	Rhetorik,	Redeabschnitte,	Pragmatik;	auf	

die	 grammatischen,	 sozio-linguistischen,	 intertextuellen,	 semiotischen,	 institutionellen,	

situativen	Bedingungen,	 die	 für	 den	Text	 und	das	Gesagte	 konstitutiv	 sind.	Wo	 finden	

sich	 andere	 Texte	 mit	 ähnlichen	 Wendungen?	 Auf	 welche	 Begrifflichkeiten	 greift	 er	

zurück?	 Lassen	 die	 rhetorischen	 Figuren	 (Metaphern,	 Hyperbeln,	 Ironie	 usw.)	

Rückschlüsse	auf	seine	soziale	Position	zu?	Wie	strukturiert	die	Adresse	den	Text?		

Die	Aufmerksamkeit	der	Diskursanalyse	richtet	sich	also	nicht	auf	ein	einzelnes	

Werk,	stattdessen	auf	Phänomene	wie:	Lexemrekurrenz,	Äußerungssituation,	Textsorte	

und	 Textfunktion:	 Appell,	 Obligation,	 Information.	 Nicht	 Schiller	 und	 das,	was	 er	 evtl.	

sagen	 wollte,	 steht	 im	 Zentrum	 der	 Analyse,	 sondern	 die	 Redestruktur	 und	

Redefunktion	des	Textes	unter	und	neben	anderen	Texten,	das	heißt	als	Teil	einer	Serie	

von	 Texten,	 die	 sich	 durch	 gemeinsame	 Begriffe,	 Argumentationsverläufe,	 textuelle	

Bezüge,	 Problemstellungen	 auszeichnen.	 Ein	 Diskurs	 ist	 prinzipiell	 eine	 serielle	 und	

kollektive	 Angelegenheit,	 die	 prinzipiell	 –	 wie	 die	 Sprache	 –	 über	 individuelle	

Äußerungen	hinausgeht.		

																																																								
2	Vgl.	Alpha	Ousmane	Barry:	„Les	bases	théoriques	en	analyse	de	discours“:	„La	constitution	d’un	champ	
de	recherche	autonome	dont	l’objet	est	le	‚discours’,	s’inscrit	de	façon	générale	dans	le	cadre	de	l’évolution	
des	sciences	du	langage	à	partir	des	années	soixante.	L’analyse	de	discours	entretient	avec	la	linguistique	
des	 rapports	 complexes	 qui	 sont	 toujours	 en	 situation	 de	 redéfinition	 constante,	 car	 il	 s’agit	 plus	 d’un	
mouvement	scientifique	qui	se	situe	à	la	croisée	des	chemins,	ayant	son	objet,	ses	cadres	méthodologiques	
et	 ses	 notions,	 qu’une	 discipline	 circonscrite	 comme	 un	 bloc	 homogène.	 En	 dépit	 de	 la	 diversité	 des	
approches	 en	 analyse	 de	 discours,	 des	 théories	 et	 des	 notions	 qui	 y	 sont	 impliquées,	 toutes	 les	 voies	
convergent	vers	la	définition	unique	de	son	objet	par	GRAWITZ	(1990	:	345)	qui	soutient	que	toutes	les	
recherches	en	ce	domaine	‚[...]partent	néanmoins	du	principe	que	les	énoncés	ne	se	présentent	pas	comme	
des	 phrases	 ou	 des	 suites	 de	 phrases	mais	 comme	 des	 textes.	 Or	 un	 texte	 est	 un	mode	 d’organisation	
spécifique	 qu’il	 faut	 étudier	 comme	 tel	 en	 le	 rapportant	 aux	 conditions	 dans	 lesquelles	 il	 est	 produit.	
Considérer	la	structure	d’un	texte	en	le	rapportant	à	ses	conditions	de	production,	c’est	l’envisager	comme	
discours.“	



	 4	

Plakativ	 könnte	 man	 formulieren:	 Die	 Diskursanalyse	 untersucht	 nicht,	 was	

Schiller	unter	Freiheit	verstanden	hat,	sondern	umgekehrt:	inwieweit	Schiller	an	einem	

bestimmten	kollektiven,	historischen	Diskurs	Ende	des	18.	Jahrhunderts	partizipiert	hat,	

inwieweit	 seine	 Texte	 typische	 Begriffe	 und	 Fragen	 aufgreifen,	 in	 welchen	

Nachbarschaften	sie	stehen.	Argumentieren	sie	mit	psychologischen,	ethnographischen,	

ökonomischen	 Daten?	 Wie	 fundieren	 sie	 Rechtsbeziehungen?	 Vertragsrechtlich?	

Theologisch?	 Empirisch	 anthropologisch?	 Von	 welchen	 semantischen,	 epistemischen,	

institutionellen	Strukturvoraussetzungen	aus	spricht	Schiller?		

	

In	 der	Diskursanalyse	 geht	 also	 nicht	 um	die	 Frage	nach	der	 individuellen	Bedeutung	

dieses	oder	jenes	Werkes,	sondern	um	Fragen	wie:	Welches	ist	die	Schwelle,	ab	der	eine	

Rede	 (eines	 Kranken,	 eines	 Kriminellen	 zum	 Beispiel)	 im	 Feld	 der	 Literatur	 zu	

funktionieren	beginnt?	Ab	wann	 ist	das,	was	 jemand	sagt,	Literatur?	Seit	wann	gibt	es	

überhaupt	 ‚Literatur‘?	 Wie	 wird	 eine	 Rede	 in	 ihren	 Strukturen	 verändert	 durch	 die	

Tatsache,	 dass	 sie	 als	 literarische	 anerkannt	 wird?	 Welche	 institutionellen	

Voraussetzungen	benötigt	die	literarische	Rede?	Ab	wann	werden	Autorbiographien	für	

Texte	 wichtig?	Welche	 Funktion	 haben	 sie?	Wie	 unterscheiden	 sie	 sich	 von	 Heiligen-

Legenden?	Welche	Rollen	spielen	sie	für	die	Deutungspraxis?		

Diese	Fragen	führen	einen	fremden,	distanzierten,	ja	ethnographischen	Blick	auf	

die	eigene	philologische	Praxis,	ihre	Kategorien	und	Voraussetzungen	ein	–	etwa	auf	die	

Tatsache,	 dass	 es	 Literatur	 gibt,	 Autoren,	 Interpreten,	 Werke,	

Literaturgeschichtsschreibung	usw.		

	

	

2	Was	man	sagen	und	nicht	sagen	kann:	Der	Diskurs	als	Ordnung	des	Sprechens	

	

Im	 Rahmen	 der	 Literaturtheorie	 ist	 die	 Foucaultsche	 Diskursanalyse,	 wie	 gesagt,	

zunächst	 einmal	 ein	 „falscher	 Freund“.	 Der	 Grund	 dafür	 ist	 einfach.	 Foucault	 hat	 in	

seinen	Büchern,	die	die	sogenannte	„Diskursanalyse“	prominent	gemacht	haben	und	die	

alle	zwischen	1961	und	1970	entstanden	sind	–	Histoire	de	la	folie	à	l’âge	classique,	La	

naissance	de	la	clinique,	Les	mots	et	les	choses,	l’Archéologie	du	savoir	–,	nirgendwo	eine	

Literaturtheorie	 (im	 Sinn	 einer	 Bestimmung	 der	 historischen	 Funktionsweise	

literarischer	Texte,	ihrer	Verfahren,	ihrer	geschichtlichen	Entwicklung)	entwickelt,	auch	

keine	Methode	zur	Interpretation	literarischer	Texte	oder	zum	Kommentar	literarischer	



	 5	

Werke.	 Das	 ist	 nicht	 ihr	 Gegenstand.	 Philippe	 Sabot	 hat	 völlig	 zurecht	 darauf	

hingewiesen:	 „En	 effet,	 Foucault	 ne	 s’est	 jamais	 proposé	 ni	 préoccupé	 de	 définir	 la	

littérature	en	général,	au	sens	où	celle-ci	constituerait	un	domaine	d’objectivité	séparé,	

susceptible	d’être	ramené	à	l’universalité	d’un	principe	ou	à	l’unité	d’une	théorie.“3		

	

Was	 die	 Funktion	 von	 Literatur	 ist,	 wie	 Romane,	 Sonette	 oder	 Geschichtsdramen	

methodisch	 zu	 lesen	 sind,	wie	 sich	der	Kanon	der	Nationalliteraturen	ausgebildet	hat,	

wie	 man	 sie	 korrekt	 interpretiert,	 was	 richtige	 und	 falsche	 Lektüren	 sind,	 in	 welche	

literaturgeschichtlichen	Epoche	man	sie	einzuordnen	hat:	auf	solche	Fragen	erhält	man	

in	 Foucaults	 Büchern	 keine	 Antwort.	 Und	 zwar	 deswegen	 nicht,	 weil	 sie	 dort	 nicht	

gestellt	werden.	 Foucault	war	 kein	 Literaturwissenschaftler.	 Er	war	 Philosoph,	 der	 ab	

1969	einen	Lehrstuhl	 für	die	 „histoire	des	 systèmes	de	pensée“	 innehatte,	 also	 für	die	

Geschichte	der	Denksysteme	–	nicht	für	Literaturtheorie.		

	

Thematisch	 geht	 es	 in	 Foucaults	 vier	 großen	 archäologischen	 Büchern	 der	 1960er	

Jahre,4	nicht	 um	 die	 Literatur,	 nicht	 um	 Werke	 und	 kanonische	 Autoren,	 nicht	 um	

literaturgeschichtliche	Epochen	oder	um	Interpretationsmethoden,	vielmehr	geht	es	um	

die	 Entstehung	 des	 psychiatrischen	 Wissens,	 der	 modernen	 Klinik	 und	 der	

Humanwissenschaften	(der	Soziologie,	der	Ethnologie	oder	der	Betriebswirtschaftslehre	

etwa).	 Und	 selbst	 in	 der	 1963	 erschienenen	 Monographie	 über	 den	 Schriftsteller	

Raymond	Roussel	geht	es	nicht	um	genuin	literaturhistorische	Fragen.		

In	 seinem	 zweihundertseitigen	 Essay	 zu	 Roussel	 legt	 Foucault	 keine	 Werk-

Exegese	vor,	etwa	was	die	seltsam	phantastischen	Maschinen	aus	Roussels	Roman	Locus	

Solus	(aus	dem	Jahr	1914)	zu	bedeuten	haben	–	die	„Demoiselle“	zum	Beispiel,	ein	Gerät	

zum	Pflastern	der	Straße	–	auch	keine	Begründung	für	Roussels	eher	marginale	Rolle	in	

der	französischen	Literaturgeschichte.	Er	beschreibt	stattdessen	–	und	zwar	ausgehend	

von	 seinen	 philosophischen	 und	 epistemologischen	 Interessen	 –	 „die	 Funktion	 der	

Sprache	 als	 Ausdruck	 der	 modernen	 Erfahrung	 der	 Endlichkeit“,	 das	 heißt	 die	

Beziehung	der	Sprache	und	des	Schreibens	zum	Tod	–	Beziehung,	die	bekanntlich	auch	

im	 poetischen	 Sprachdenken	 Martin	 Heideggers	 eine	 zentrale	 Rolle	 spielt	 –,	 zum	
																																																								
3	Philippe	Sabot:	„La	littérature	aux	confins	du	savoir	:	sur	quelques	„dits	et	écrits“	de	Michel	Foucault“,	in:	
Pierre-François	Moreau	(Hg.):	Lectures	de	Michel	Foucault.	Sur	les	Dits	et	écrits,	volume	3,	Lyon	2003,	S.	
21.	
4	Histoire	 de	 la	 folie	 à	 l’âge	 classique	 (1961),	 Naissance	 de	 la	 clinique	 (1963),	 Les	 mots	 et	 les	 choses	
(1966),	L’archéologie	du	savoir	(1969).	Deutsche	Übersetzungen:	Wahnsinn	und	Gesellschaft	(1969),	Die	
Ordnung	der	Dinge	(1971),	Geburt	der	Klinik	(1973),	Archäologie	des	Wissens	(1973).		



	 6	

anderen	die	Beziehung	des	Schreibens	(und	der	Sprache)	zum	Wahnsinn.	Was	Foucault	

interessiert,	 sind	 singuläre	 Grenzerfahrungen	 (der	 Vernunft,	 der	 Wahrnehmung,	 des	

Bewusstseins,	des	Sprechens)	–	nicht	 literaturgeschichtliche	oder	 literaturtheoretische	

Fragen.	Das	heißt,	Roussels	exzentrische	Position	 im	Kontext	der	Avantgarden	des	20.	

Jahrhunderts,	 die	 Motive	 und	 Motivtraditionen	 seiner	 Texte,	 sein	 Verhältnis	 zur	

phantastischen	Literatur,	 zum	Symbolismus,	 zum	Realismus	und	Surrealismus,	 Fragen	

der	 Genrewahl	 usw.	 –	 also	 traditionelle	 literaturwissenschaftliche	 Fragen	 –	 werden	

nicht	 erörtert.	 Stattdessen	 erscheint	 Roussel	 bei	 Foucault	 als	 Kronzeuge	 für	 dessen	

epochen-epistemische	These,	dass	das	(humanistische)	Zeitalter	des	Menschen,	 in	dem	

sich	der	vernünftige	Mensch	als	Ursprung	und	zugleich	letzten	Adressaten	allen	Wissens	

begreifen	 konnte,	 unaufhaltsam	 zu	 Ende	 geht,	 um	 Platz	 zu	 machen	 für	 eine	 neue,	

unerhörte	Epoche,	deren	Formen	und	deren	Denken	noch	unsagbar	sind	–	und	die	sich	

nicht	einschließen	lassen	in	die	Form	des	bislang	bekannten	Menschen.		

Etwas	pointiert	 könnte	man	vielleicht	 sagen:	Was	Hölderlin	 für	Heidegger	war,	

nämlich	der	erste	Dichter	des	Seins	in	all	seiner	Vergessenheit,	ist	für	Foucault	Raymond	

Roussel:	 der	 Vorbote	 einer	 kommenden	 Kultur	 des	 ekstatischen	 Außen,	 in	 der	 die	

Sprache	 subjektlos	 spricht,	 ähnlich,	 so	 Foucault,	 dem	 „mystischen	 Denken“	 der	

negativen	Theologie,	„das	sich	seit	den	Schriften	des	Pseudo-Dionysius	an	den	Rändern	

des	Christentums	gehalten	hat“.		

Neben	Roussel	 gehören	 für	 Foucault	 noch	 Stéphane	Mallarmé,	 Antonin	 Artaud,	

Friedrich	Hölderlin,	Georges	Bataille,	Pierre	Klossowski,	Jorge	Luis	Borges	und	Maurice	

Blanchot	 zum	 Kreis	 derselben	 Poeten	 des	 kommenden	 Außen.	 Vom	 großen	 Rest	 der	

Literatur,	 also	 von	 Molière,	 Lamartine,	 Maupassant,	 La	 Fontaine,	 André	 Malraux,	

Vercors,	 Céline,	 Paul	Claudel,	 Léon	Bloy,	Georges	Bernanos,	 Joris-Karl	Huysmans,	 Paul	

Verlaine,	 Albert	 Camus,	 François	 Mauriac,	 Pierre	 Drieu	 la	 Rochelle,	 Maurice	 Barrès,	

Louis	Aragon,	Roger	Martin	du	Gard,	Marguerite	Yourcenar,	Nathalie	Sarraute,	um	nur	

einige	französische	Autoren	zu	nennen,	ist	nicht	die	Rede.		

Und	was	für	Roussel	schon	nicht	gilt,	der	nicht	als	literarischer	Autor,	sondern	als	

Vorbote	der	„pensée	du	dehors“	auftritt,	das	gilt	für	die	epistemologisch	ausgerichteten,	

philosophischen	Studien	der	1960er	Jahre	noch	weniger.	Wie	die	Titel	verraten,	geht	es	

dort	nicht	um	Literatur,	sondern	zunächst	–	in	Wahnsinn	und	Gesellschaft	aus	dem	Jahr	

1961	 –	 um	 unterschiedliche	 Definitionen	 der	 Unvernunft	 seit	 der	 Renaissance	

beziehungsweise	um	die	sozialen	und	institutionellen	Praktiken	des	Umgangs	mit	dem	

Wahnsinn.	In	der	„Geburt	der	Klinik“	aus	dem	Jahr	1963	geht	es	um	den	Wandel	einer	



	 7	

vorklinischen	zur	anatomisch-pathologischen	Medizin;	der	Untertitel	des	Buches	lautet:	

„Eine	 Archäologie	 des	 ärztlichen	 Blicks“.	 In	 der	 „Ordnung	 der	 Dinge“	 von	 1966	

untersucht	 Foucault	 sodann	wissensgeschichtlich	 –	 als	 neuer	 Kant,	 wie	 der	 Journalist	

Maurice	Clavel	 formulierte	 	–	die	 „unterschiedlichen	Weisen,	wie	Wörter	und	Dinge	 in	

der	 abendländischen	 Wissensgeschichte	 des	 16.	 bis	 20.	 Jahrhunderts	 verbunden	

wurden“,	das	heißt:	wie	man	Pflanzen	systematisiert,	die	Grammatik	und	die	Entstehung	

der	 Sprachen	 gedacht,	 ökonomische	 Zusammenhänge	 gesehen	 hat,	 wie	 sich	 im	 19.	

Jahrhunderts	schließlich	neue,	bislang	undenkbare	Wissensordnungen	wie	die	klinische	

Psychologie,	 die	 Soziologie,	 die	 Kultur-	 und	 Ideengeschichte,	 die	 Zoologie	 oder	 die	

Biologie	 konstituieren	 konnten.	 In	 der	 „Archäologie	 des	Wissens“	 aus	 dem	 Jahr	 1969	

unternimmt	 Foucault	 schließlich	 den	 anspruchsvollen	 Versuch,	 „einer	 umfassenden	

methodologischen	 Standortbestimmung“	 seiner	 bisherigen	 Arbeiten	 und	 bemüht	 sich,	

die	 von	 ihm	 im	 Rahmen	 seiner	 epistemischen,	 an	 Kants	 Kritiken	 geschulten	 Bücher	

benutzten	 Begriffe	 –	wie	 „Diskurs“,	 „Aussage“,	 „Archiv“	 –	 konzeptuell	 zu	 klären,	 nicht	

zuletzt	um	seine	wissens-	und	wissenschaftsgeschichtlichen	Analysen	abzugrenzen	von	

der	gängigen	Geistes-	und	Ideengeschichte.		

Foucault	 interpretiert	 letztere	 natürlich	 nicht	 als	 dialektisch	 fortschreitende	

Reise	der	menschlichen	Erkenntnis	zu	quasi-göttlicher	Allwissenheit,	er	folgt	also	nicht	

Hegels	 Philosophie	 der	 Geschichte,	 sondern	 er	 löst	 sie	 auf	 –	 mit	 Gaston	 Bachelard,	

Georges	Canguilhem	und	Alexandre	Koyré,	aber	auch	mit	Nietzsche	und	Heidegger	–	in	

eine	 Geschichte	 von	 immer	 neuen	 Brüchen,	 Zäsuren,	 Untergängen.	 In	 seiner	

Antrittsvorlesung	 am	 Collège	 des	 France	 aus	 dem	 Jahr	 1970	 –	 „Die	 Ordnung	 des	

Diskurses“	–	liefert	Foucault	schließlich	eine	programmatische	Bestimmung	dessen,	was	

er	Diskurs	nennt,	nämlich	–	um	es	mit	der	etwas	sperrigen,	aber	korrekten	Formel	Rolf	

Parrs	zu	sagen	–	 „eine	 individualisierbare	Gruppe	von	Aussagen“	beziehungsweise	ein	

„Ensemble	von	Verfahren	der	Wissensproduktion,	das	seine	Gegenstände	konstituiert“.		

	

Worauf	 die	 Frage	 nach	 der	Gegenstandskonstitution	 durch	 einen	 sogenannten	Diskurs	

abzielt,	 lässt	 sich	 an	 einem	 kleinen	 Beispiel	 veranschaulichen:	 an	 der	 medizinischen	

Rede	über	ein	Übel	namens	„Onanisme“	zum	Beispiel,	wie	es	1760,	also	im	Zeitalter	der	

Aufklärung,	in	der	Abhandlung	des	Lausanner	Arztes	Samuel	Auguste	Tissot	auftaucht:	

„L’Onanisme.	Dissertation	sur	les	maladies	produites	par	la	masturbation“.		

	



	 8	

Der	historisch	neu	entdeckte	Krankheitskomplex	namens	„Onanismus“	wird	von	Samuel	

Tissot	 1760	 in	 sämtlichen	 symptomatischen	 Folgen	 beschrieben:	 Schwächeanfälle,	

Auszehrung,	Abmagerung,	Anämie.	Das	Übel	wird	als	eigenständige	Krankheit	 in	 ihren	

physiologischen	Wirkungen	 (nämlich	als	Verlust	wertvoller	Köpersäfte)	 genau	erklärt,	

unter	 anderem	 in	 Nachbarschaft	 zur	 Epilepsie;	 es	 werden	 Fallgeschichten	 aus	 der	

ärztlichen	 Praxis	 präsentiert;	 schließlich	 macht	 Tissot	 gezielte	 Therapie-	

beziehungsweise	 (wie	 es	 damals	 hieß)	 Kurvorschlägen:	 wiederholte	 kalte	 Bäder,	

Chininwein,	Rosenwasser,	gelegentlich	Opiate.	

	

Das	 pathologisch	 präzise	 umrissene	Ding	 namens	Onanismus,	 das	 im	 18.	 Jahrhundert	

jetzt	plötzlich	als	medizinisch-pathologischer	Gegenstand	auftaucht	(und	nicht	mehr	nur,	

wie	 bislang	 üblich,	 als	 moraltheologisches	 vitium	 contra	 naturam),	 die	 Sache	 namens	

Onanismus,	 die	 dann	 durch	 das	 gesamte	 19.	 Jahrhundert	 hindurch	 als	 vollkommen	

evidente,	wissenschaftliche	Tatsache	existieren	wird,	um	im	Verlauf	des	20.	Jahrhundert	

dann	wieder	zu	verschwinden	–	dieser	medizinisch	gefasste	Gegenstand	ist	kein	leeres,	

einfach	 nur	 falsches	 Wort,	 es	 ist	 kein	 rein	 individuelles	 Gerede,	 kein	 imaginäres	

Konstrukt,	das	man	schnell	umformulieren,	leugnen	und	für	nichtig	erklären	könnte.	Der	

„Onanismus“	 war	 also	 keine	 Privat-Erfindung	 des	 verrückten	 Doktor	 Tissot.	 Die	

aufgeklärte	 Rede	 über	 den	 Onanismus	 –	 so	 gespenstisch	 sie	 uns	 im	 Rückblick	 auch	

erscheinen	mag	–	hatte	einen	realen	Gegenstandsbereich	und	 ihr	entsprach	eine	 reale	

Praxis.	 Produziert	 wurde	 das	 Wissen	 um	 die	 fatale	 Krankheit,	 durch	 akribische	

Fallbeschreibungen,	 durch	 klinische	 Untersuchungen,	 unzählige	 akademische	

Abhandlungen.	Es	wurden	orthopädische	Apparaturen	zur	Masturbationsverhinderung	

entwickelt,	man	hat	Klitorisdektomien	vorgenommen	und	Harnröhren	kauterisiert.	Mit	

anderen	Worten:	 der	 Diskurs	 über	 die	 onanistische	 Krankheit	 war	 historisch	 real,	 er	

verfuhr	 streng	 wissenschaftlich,	 er	 wurde	 methodisch	 rational	 bestimmt	 und	 zeitigte	

leider	 Gottes	 handfeste	 Ergebnisse.	 Auf	 diese	 Weise	 „prägen,	 begrenzen	 und	 öffnen	

Diskurse“,	 die	 sich	wie	die	 Sprache	keinem	 individuellen	Autor	 zurechnen	 lassen,	 „die	

Möglichkeiten	des	menschlichen	Lebens“.		

	

Eine	entscheidende	Frage,	die	sich	angesichts	diskursiver	Tatsachen	stellt,	ist	die	Frage	

nach	 ihrem	 Status.	 Was	 soll	 man	 letztlich	 anfangen	mit	 dem	 Onanismus-Diskurs,	 der	

über	ein	Jahrhundert	lang	Wirklichkeit	war	und	mehr	oder	weniger	terroristisch	–	wie	

Michael	 Hanekes	 Film	 „Das	 weiße	 Band“	 gezeigt	 hat	 –	 ins	 Leben	 der	 Menschen	



	 9	

eingegriffen	hat?	Soll	man	ihn	schnell	ins	historische	Nichts	stoßen,	als	sinnlosen	flatus	

vocis	 vergessen	 oder	 doch	 als	 eine	 notwendige	 Etappe	 des	 Fortschritts	 respektieren?	

Oder	soll	man	Diskurse	einfach	als	haltlose	Konstrukte	oder	blinde	Moden	begreifen,	die	

man	nach	Belieben	verändern	und	manipulieren	könnte?		

Selbstverständlich	 kann	 man	 die	 Vergangenheit	 immer	 auf	 sich	 beruhen	 lassen	

und	so	tun,	als	ob	nichts	gewesen	wäre.	Statt	aber	zu	vergessen	und	lächelnd	zu	sagen	

„es	war	doch	nur	ein	Konstrukt“,	kann	man	auch	das	 tun,	was	Philosophen	seit	Platon	

tun:	 sich	 wundern,	 staunen	 und	 Fragen	 stellen:	 über	 die	 Vernünftigkeit	 der	 Vernunft	

zum	Beispiel.5	Dieses	Staunen,	und	zwar	ein	sehr	beunruhigtes,	um	nicht	zu	sagen:	ein	

traumatisiertes	Staunen,	ist	jedenfalls	die	Haltung,	die	Michel	Foucault	der	historischen	

Vielfalt	und	der	alles	andere	als	harmlosen	Macht	der	Diskurse	gegenüber	eingenommen	

hat,	 insbesondere	 gegenüber	 der	 Sprache	 der	 Vernunft	 und	 der	 Wissenschaft,	 die	

zweifelhafter,	 brüchiger,	 diskontinuierlicher	 und	 unvernünftiger	 ist,	 als	 sie	 selbst	

unentwegt	behauptet.		

	

In	 einem	 im	 Herbst	 1968	 geführten	 Gespräch	mit	 Claude	 Bonnefoy	 erklärte	 Foucault	

Folgendes:	

	

Momentan	stellt	sich	für	mich	folgendes	Problem,	genau	genommen,	stellt	es	sich	

für	mich	schon	seit	zehn	Jahren:	Was	ist	–	in	einer	Kultur	wie	der	unsrigen,	in	einer	

sozialen	Ordnung	–	eigentlich	die	Existenz	 von	Wörtern,	 von	Schrift,	 von	Reden?	

Was	heißt	 sprechen,	 schreiben,	 reden?	Mir	 scheint,	 dass	man	der	Tatsache	noch	

nie	wirklich	 Beachtung	 geschenkt	 hat,	 dass	 es	 Reden	 gibt.	Es	gibt	 Reden,	 es	gibt	

Diskurse.	Die	Diskurse	sind	nicht	bloß	eine	Art	von	transparenter	Folie,	durch	die	

hindurch	man	die	Dinge	sieht;	sie	sind	auch	nicht	einfach	der	Spiegel	dessen,	was	

ist	 und	was	man	 denkt.	 Der	Diskurs,	 das	 tatsächliche	 Sprechen	 hat	 seine	 eigene	

Konsistenz,	 sein	 Gewicht,	 seine	 Dichte,	 es	 hat	 seine	 eigenen	 Mechanismen	 und	

Funktionsweisen.	 Die	 Gesetze	 des	 Diskurses	 gibt	 es,	 so	 wie	 es	 ökonomische	

Gesetze	 gibt.	 Ein	 Diskurs	 existiert	 als	 Monument,	 er	 existiert	 als	 Technik,	 er	

existiert	 als	 System	 sozialer	 Beziehungen.	 Und	 es	 ist	 diese	 dem	 Diskurs	 eigene	

Dichte,	die	ich	befrage.		
																																																								
5	Platon	definierte	den	Anfang	der	Philosophie	bekanntlich	mit	dem	Satz:	„Gar	sehr	ist	dies	das	pathos,	das	
heißt:	 der	 Zustand	 eines	 Freundes	 der	Weisheit:	 die	 Verwunderung	 (to	 thaumazein),	 ja	 es	 gibt	 keinen	
anderen	Anfang	der	Philosophie	als	diesen.“	(Theaet.	155D).		
	



	 10	

Das	 bedeutet	 eine	 totale	 Umkehrung	 des	 absolut	 entwertenden	 Verhältnisses	

zum	Wort,	das	ich	als	Kind	[in	meiner	Familie]	hatte,	[in	der	Schreiben	und	Reden	

als	 unseriös	 galten,	 als	 Blabla,	 als	 nur	 ‚so	 tun	 als	 ob’].	 Mir	 scheint,	 dass	 meine	

Zeitgenossen	 Opfer	 derselben	 Illusion	 sind,	 wie	 ich	 sie	 als	 Kind	 hatte.	 Auch	 sie	

glauben	 viel	 zu	 leichtfertig	 –	 wie	 man	 es	 in	 meiner	 Familie	 glaubte	 –,	 dass	 der	

Diskurs,	 das	 Sprechen	 im	 Grunde	 genommen	 nicht	 so	 wichtig	 ist.	 Ich	 weiß	

natürlich,	 dass	 die	 Linguisten	 entdeckt	 haben,	 dass	 die	 Sprache	 eminent	wichtig	

ist,	weil	sie	Gesetzen	unterliegt.	Aber	die	Linguisten	haben	vor	allem	die	Struktur	

des	Sprachsystems,	der	„langue“,	untersucht,	das	heißt	die	Struktur	der	möglichen	

Rede.	 Was	 mich	 hingegen	 beschäftigt,	 ist	 das	 Auftauchen,	 das	 sind	 die	

Mechanismen	 der	 wirklichen,	 der	 realen	 Rede,	 also	 dessen,	 was	 effektiv	 gesagt	

worden	ist.	Mir	geht	es	um	eine	Analyse	der	gesagten	Dinge,	und	zwar	insofern,	als	

es	tatsächlich	Dinge	sind.6		

	

Was	 Foucault	 also	 interessiert,	 ist	 das	 tatsächlich	 Gesagte	 und	 Geschriebene,	 das	

wirkliche	 Reden	 und	 Schreiben	 als	 ein	 reales,	 effektives,	 Gesetzen	 unterliegendes,	

widerständiges	Ding	–	das	keine	transparente	Folie	ist,	durch	die	hindurch	man	die	Welt	

sieht,	 kein	 Spiegel,	 in	 dem	 sie	 klar	 und	 strahlend	 erscheint.	 Sonst	 könnte	 es	 nicht	 ein	

derart	 trübes,	 konfuses	 und	 merkwürdiges,	 historisch	 dennoch	 massiv	 wirksames	

Sprach-Diskurs-Ding	wie	den	Onanismus	geben,	das	 im	18.	 Jahrhundert	auftaucht	und	

zur	 pathologischen	Wirklichkeit	 wird.	 Das	 Reden	 und	 die	 dazugehörige	 Sache	 hat	 es	

tatsächlich	 gegeben,	 eine	 ganze	 diskursive	 Praxis	 rankte	 sich	 um	 die	 einsame	 Lust:	

Publikationen,	 Vorlesungen,	 Vorträge,	 Konsultationen,	 therapeutische	 Apparaturen,	

pharmazeutische	 Experimente	 usw.,	 wie	 gesagt:	 „ein	 Ensemble	 von	 Verfahren	 der	

Wissensproduktion,	das	seine	Gegenstände	konstituiert“.		

Was	 Foucault	 Diskurs	 nennt,	 setzt	 er	 ab	 vom	 Sprachbegriff	 der	 strukturalen	

Linguistik,	 nämlich	 der	 Saussure’schen	 „langue“,	 die	 die	 Struktur	 möglicher	 Reden	

beschreibt,	 also	 die	 Gesamtheit	 der	 morphologischen,	 phonologischen,	 semantischen,	

syntaktischen,	 lexikalischen	Regeln	 einer	 Sprache,	 von	 denen	 aus	 sich	 unendlich	 viele	

Sätze	 bilden	 lassen.	 Um	 die	 mögliche	 Sprache,	 das	 heißt	 um	 die	 „langue“	 als	

transzendentale	Voraussetzung	des	Sprechens	geht	es	Foucault	aber	nicht.	Die	Sprache	

als	 Raum	 unbegrenzter	 Sprechfreiheiten,	 in	 dem	 sich	 unendlich	 viele	 Sätze	 oder	

																																																								
6	Michel	Foucault:	Le	beau	danger.	Entretien	avec	Claude	Bonnefoy,	hrsg.	v.	Philippe	Artières,	Paris	2011,	
S.	34-35.		



	 11	

Propositionen	 (mit	 unterschiedlichen	 Wahrheitswerten,	 Gegenstandsbezügen,	

Bedeutungen	 usw.)	 formen	 lassen	 –	 zum	 Beispiel:	 das	 Sein	 ist	 das	 Nichts,	

Wolkenpumpen	treiben	den	Fluss	hinab	–,	 ist	nicht	das,	was	Foucault	 interessiert.	Wie	

man	 logisch-theoretisch	 falsche	 und	 richtige,	 mögliche	 und	 unmögliche	 Sätze	 ein	 für	

allemal	unterscheiden	könnte,	steht	nicht	im	Zentrum	seines	historischen	Interesses.		

Foucault	 ist,	 heißt	 das,	 kein	 Idealist,	 er	 ist	 geschichts-	 und	

wirklichkeitsbezogener.	 Er	 selbst	 bezeichnete	 sich	 als	 „fröhlichen	 Positivisten“. 7	

Foucault	 betrachtet	 die	 Sprache	 im	 Hinblick	 auf	 das	 tatsächlich	 Gesagte	 und	 dessen	

Regeln.	Dass	man	nicht	alles	überall	und	zu	 jeder	Zeit	 schreiben	oder	sagen	kann	und	

darf,	 auch	 wenn	 die	 „langue“	 es	 zweifellos	 ermöglichen	 würde,	 dass	 angesichts	 der	

unendlichen	Möglichkeiten	der	Sprache	de	facto	 letztlich	 immer	nur	sehr	wenig	gesagt	

wird,	 dass	 Sätze	 und	 Wendungen	 ständig	 wiederholt	 werden,	 dass	 es	 Regeln	 des	

Sprechens	gibt,	die	die	Gefahr	einer	allgemeinen	Logorrhoe	eindämmen,	dass	bestimmte	

Worte	 und	 Sätze	 an	 bestimmten	 Orten	 streng	 verboten	 sind,	 dass	 die	 Sprache	

permanent	kontrolliert	und	zensiert	wird,	dass	manche	Reden	als	vernünftig,	andere	als	

unvernünftig	gelten	–	 ,	und	zwar	historisch	sehr	variabel,	man	denke	an	Diskurse	über	

Hexen	oder	die	Gestalt	der	Erde	–,	dass	es	sakralisierte	Orte	des	Sprechens	gibt,	die	nur	

wenigen	 vorbehalten	 sind,	 Protokolle	 und	 Zeremonien	 der	 Rede	 dass	 es	 mehr	 oder	

weniger	 zwingende	 Regeln	 für	 all	 diese	 historischen	 und	 kulturellen	 Grenzziehungen	

gibt,	 –	 genau	 das	 interessiert	 Foucault	 als	 Diskursanalytiker.	 Sein	 Interesse	 gilt	 dem	

Sprechen	in	seiner	tatsächlichen,	konkreten	historischen	Verfasstheit.		

	

„Diskurs“	 heißt	 also:	 die	 tatsächlich	 praktizierte	 Sprache	 mit	 all	 ihren	 –	 historisch	

variablen	 –	 Regeln	 des	 Sprechens,	 die	 nicht	 allein	 die	 Grammatikregeln	 betreffen,	 die	

nur	 ein	 winziger	 Teil	 der	 Reglementierungen	 des	 Sprechens	 sind.	 Diskurs	 meint	 die	

tatsächliche,	sozial	regulierte	Praxis	des	Sprechens	mit	seinen	unterschiedlichen	Syntax-	

und	 Stilregeln,	 Ritualen,	 genau	 differenzierten	 Orten,	 lizenzierten	 Sprechern,	

untersagten	 Gegenständen,	 Rede-Aufforderungen	 usw.	 Wenn	 es	 zu	 Foucaults	

Diskursanalyse	 disziplinäre	 Verwandtschaften	 gibt,	 dann	 am	 ehesten	 auf	 Seiten	 der	

Sozio-Linguistik	und	der	Pragmatik	–	und	zwar	nicht	in	ihrer	transzendentalen	Variante,	

sondern	 als	 empirische	 Sprechaktforschung,	 die	 sich	 um	 konkrete	

																																																								
7	Vgl.	Michel	Foucault:	L’Archéologie	du	savoir,	Paris	1969,	S.	164.		



	 12	

Sprachhandlungsabläufe	 kümmert:	 in	 Therapeutengesprächen,	 Radio-Shows,	

Kreditvergabeverhandlungen,	Polizeiverhören,	akademischen	Prüfungen	usw.		

	

	

3	Warum	auch	die	Literatur	ein	Diskurs	ist	–	und	kein	Gegen-Diskurs	

	

Die	Frage,	die	sich	von	hier	aus	stellt,	ist	die	nach	der	Beziehung	des	Diskurses	–	als	dem	

Gesamt	der	tatsächlich	gesagten	oder	historisch	jeweils	sagbaren	Dinge	–	zur	Literatur.	

Was	 haben	 Foucaults	 sprachphilosophische	 und	 wissensgeschichtliche	 Betrachtungen	

des	„Diskurses“	–	als	realer,	wirklichkeitskonstituierender	Macht	–	mit	Literatur	zu	tun,	

abgesehen	davon,	dass	es	um	Sprache	und	Sprechen	geht?		

Dass	die	Frage	nach	dem	Verhältnis	 zwischen	Literatur	und	Diskurs	nicht	 ganz	

einfach	 zu	 beantworten	 ist,	 deutet	 der	 Hinweis	 auf	 das	 an,	 was	Martin	 Stingelin	 „die	

Vergeblichkeit	des	Versuchs“	genannt	hat,	„aus	Michel	Foucaults	Schriften	zur	Literatur	

[der	1960er	Jahre]	im	Hinblick	auf	ihre	literaturwissenschaftliche	Anwendbarkeit	einen	

systematischen	 Begriff	 der	 Literatur	 zu	 gewinnen“,	 noch	 mehr	 aber	 das,	 was	 die	

französische	Philosophin	 Judith	Revel	als	das	zunehmende	Verschwinden	 der	Literatur	

aus	den	Arbeiten	Foucaults	beschrieben	hat.		

Feststellen	 lässt	 sich	 mämlich	 Folgendes:	 Je	 genauer	 Foucault	 den	 Begriff	 des	

Diskurses	 (als	 ordnung	 des	 historisch	 jeweils	 Sagbaren)	 entfaltet	 –	 im	 Verlauf	 seiner	

Studien	 zum	 Wahnsinn,	 zur	 Ordnung	 des	 Wissens,	 schließlich	 zur	 Archäologie	 des	

Wissens	–,	desto	mehr	verschwindet	auch	die	offenkundig	an	Heideggers	Sprachdenken	

angelehnte	Feier	 einer	 ekstatisch	 exzentrischen	Literatur	 als	 selbst-implikativer,	 auto-

referentieller	 Schreibpraxis	 und	 einer	 sich	 restlos	 ins	 Außen	 verströmenden,	 jede	

Innerlichkeit	preisgebenden	Sprache.		

Wendungen	wie	„le	langage	en	son	être“	oder	„l’être	du	langage“	tauchen	seit	der	

„Archäologie	des	Wissens“	nicht	mehr	auf.	Das	heißt	aber,	je	mehr	Foucault	den	Diskurs	

als	effektive	historische	Sprachpraxis	in	seinen	normativen,	unmittelbar	auf	die	Körper	

zugreifenden	 Funktionsweisen	 (des	 Verbots,	 des	 Ein-	 und	 des	 Ausschlusses,	 der	

Sprechlizenzen,	der	institutionellen	Ordnungen)	in	den	Blick	bekommt,	je	pragmatischer	

und	handlungsorientierter	der	Diskurs-Begriff	wird,	desto	mehr	verschwindet	auch	der	

fiebrig	 apokalyptische,	 meist	 im	 zweiten	 Futur	 die	 Gegenwart	 als	 Vergangenheit	

beschwörende	Ton,	der	Foucaults	Plädoyer	für	eine	auto-referentielle,	 intransitive,	das	

heißt:	 um	 den	 leeren	 Satz	 „ich	 schreibe“	 kreisenden	 Literatur	 zu	 Beginn	 der	 1960er	



	 13	

Jahre	 noch	 ausgezeichnet	 hatte.	 Je	 klarer	 und	 deutlicher	 der	 historisch	 empirische	

Diskurs-Begriff	 wird,	 desto	 mehr	 verschwindet	 die	 Sprachontologie	 des	 Außen,	 der	

Grenzerfahrung	und	der	radikalen	Transgression,	die	Foucault	den	Texten	der	Literatur-

Avantgarde	–	von	Mallarmé	über	Artaud	bis	Blanchot	–	noch	zugetraut	hatte,	und	desto	

mehr	verschwindet	auch	die	Bestimmung	der	Literatur	 als	eines	anarchischen	 ‚contre-

discours’,	das	heißt	einer	Rede,	welche	die	repräsentative	und	bedeutende	Funktion	der	

Sprache	 zugunsten	 ihrer	 dunklen,	 unerschöpflichen	 Materialität	 radikal	 hinter	 sich	

lässt.8	Spätestens	 seit	 den	 diskursanalytischen	 Fragen	 nach	 der	 Autorschaft	 und	 den	

programmatischen	 Fragen	 der	 „Ordnung	 des	 Diskurses“,	 wie	 er	 sie	 1969-1970	

formuliert,	 nach	den	Zensur-	 und	Kontrollmechanismen	der	Rede,	 nach	Redeverboten	

und	 -geboten	verzichtet	Foucault	darauf,	 in	der	 literarischen	Text-Avantgarde	und	der	

sich	 ins	 Außen	 verströmenden	 ‚écriture’	 die	 Verheißung	 des	 kommenden,	 sich	 in	 den	

Reden	des	Wahnsinns	lang	schon	ankündigenden	neuen,	post-humanistischen	Zeitalters	

zu	lesen.		

	

Foucaults	 Rede	 von	 der	 Literatur	 als	 revoltierendem	 ‚contre-discours’,	 der	 sich	 den	

Regeln	 der	 diskursiven	 Ordnung	 entzieht	 –	 Julia	 Kristeva	 wird	 ihn	 1974	 noch	 als	

Revolution	der	poetischen	Sprache	feiern	–	verschwindet	also	genau	dann,	wenn	Foucault	

kein	 Außen	 des	 Diskurses	 und	 keine	 negativ	 theologische	 Transzendenz	 des	

literarischen	 Sprechens	 mehr	 veranschlagt,	 sondern	 alle	 Reden	 dieser	 Welt	 –	

einschließlich	der	Literatur	–	als	geregelten	Diskurs	begreift,	 genauer:	als	Diskurse	 im	

Plural,	 die	 unterschiedliche	 Funktionen	 und	 Funktionsmechanismen	 haben,	 die	

untereinander	 im	 Streit	 liegen,	 sich	 bekämpfen	 und	 die	 eben	 kein	 neutrales	

Kommunikations-Kontinuum	 bilden.	 Oder	 noch	 einfacher	 gesagt:	 Die	 Literatur	

verschwindet	aus	Foucaults	Studien	genau	dann,	wenn	sie	aufhört,	 irregulärer	 ‚contre-

discours’	zu	sein,	um	zu	einem	Diskurs	unter	und	neben	anderen	zu	werden.	Sie	ist	dann	

nicht	 mehr	 der	 abenteuerlich	 schillernde	 Raum	 des	 Außen,	 der	 permanenten	

Überschreitung	und	des	Anderen	dieser	Welt,	nicht	mehr	das	Reich	der	uneinholbaren	

Ekstasen,	 Delirien	 und	 der	 unbändigen	 Freiheit,	 sondern	 ein	 sozialer,	

institutionalisierter	 Diskurs	 wie	 alle	 anderen	 auch,	 mit	 seinen	 Regeln,	

Verfahrensweisen,	Sakralisierungen,	Hierarchien,	Exklusionen,	Lizenzen.		Kurzum,	auch	

																																																								
8	Vgl.	Michel	Foucault:	Les	mots	et	les	choses,	Paris	1966,		S.	58-59.		



	 14	

die	 Literatur	 mit	 all	 ihren	 Fiktionen,	 Verdoppelungen,	 Masken,	 Delirien	 gehört	 zur	

sozialen	Welt.		

	

In	 einem	Gespräch,	 das	 Roger	 Pol-Droit	 1975	mit	 Foucault	 über	 die	 Literatur	 geführt	

hat,	 hat	 Foucault	 diesen	 Wandel	 seiner	 Literaturkonzeption	 –	 vom	 „contre-discours“	

zum	„discours“	–	klar	und	deutlich	beschrieben.	Das	Gespräch	macht	deutlich,	dass	die	

Begriffe	 „contre-discours“,	 „Intransitivität“	 und	 „Selbstbezüglichkeit“	 nicht	 das	 letzte	

Wort	 Foucaults	 zur	 Literatur	 sind,	 und	 vor	 allem:	 dass	 Intransitivität	 und	

Selbstbezüglichkeit	 kein	 transhistorisches	Wesensmerkmal	 der	 Literatur	 als	 Literatur	

sind.	 Für	 Foucault	 bezeichnen	 sie	 keine	 Eigenschaft	 der	 literarischen	 Texte,	 sondern	

zuallererst	 eine	 bestimmte	 Art	 des	Umgangs	mit	 ihnen,	 eine	 Art	 und	Weise,	wie	man	

literarische	Texte	 ‚funktionieren	 lässt’	 –	 dass	man	 sie	nämlich	nicht	 als	 Substitut	 aller	

möglichen	 Reden	 einer	 Epoche	 begreift	 und	 sich	 darüber	 im	 Klaren	 ist,	 dass	 die	

Literatur	auch	dazu	dient,	Reden	und	Dinge	verschämt	zu	verschweigen,	ganz	 im	Sinn	

der	Brechtschen	Zeilen:		

	

Was	sind	das	für	Zeiten,	wo		

Ein	Gespräch	über	Bäume	fast	ein	Verbrechen	ist	

Weil	es	ein	Schweigen	über	so	viele	Untaten	einschließt.9		

	

Man	 muss	 den	 Sachverhalt	 umso	 stärker	 betonen,	 als	 die	 beiden	 Begriffe	 der	

Intransitivität	 und	 der	 Selbsbezüglichkeit	 –	 nicht	 anders	 als	 der	 des	 sogenannten	

‚contre-discours’	 –	 schon	 lang	 zu	 literaturwissenschaftlichen	 Schlagworten	 geworden	

sind,	 die	 sich	 auf	 die	 Autorität	 Foucaults	 berufen,	 die	 analytischen	 Fragen	 Foucaults	

dabei	 aber	 unter	 den	 Tisch	 fallen	 lassen.	 Dass	 und	 warum	 Selbstbezüglichkeit	 und	

Intransitivität	 nicht	 ausreichen,	 literarische	 Texte	 zu	 bestimmen,	 womöglich	

überzeitlich,	dass	und	warum	sie	stattdessen	eine	beunruhigende	politische	Blockade	im	

Umgang	 mit	 der	 Literatur	 sind,	 oder	 noch	 genauer:	 eine	 Maskerade	 traditioneller	

bürgerlicher,	aus	dem	19.	Jahrhundert	stammender	Vorstellungen,	hat	Foucault	1975	im	

Gespräch	mit	Roger-Droit	erklärt.		

	

																																																								
9	Bertolt	Brecht:	An	die	Nachgeborenen	[Svendborger	Gedichte,	1934-38]	



	 15	

R.	 P-D.:	 Welchen	 Platz	 nehmen	 literarische	 Texte	 in	 Ihren	 Forschungen	 ein?	

Welchen	Status	haben	Sie	ihnen	gegeben?	

	

M.	 F.:	 In	 ‚Wahnsinn	 und	 Gesellschaft’	 und	 in	 der	 ‚Ordnung	 der	 Dinge’	 wies	 ich	

lediglich	 auf	 sie	 hin.	 Ich	 zeigte	 beiläufig	 auf	 sie,	wie	 ein	Wanderer,	 der	 sagt:	 ‚Da,	

sehen	 Sie,	 da	 kann	man	unmöglich	 nicht	 von	 ‚Rameaus	Neffen’	 sprechen.’	 In	 der	

Ökonomie	des	beschriebenen	Prozesses	spielten	die	Texte	aber	keine	Rolle.		

Für	mich	war	 die	 Literatur	 jedes	Mal	 der	 Gegenstand	 einer	 Feststellung,	 einer	

Bestätigung,	sie	war	kein	Gegenstand	der	Analyse,	auch	nicht	der	einer	Reduktion.	

Ich	 integrierte	 sie	 nicht	 ins	 Feld	 meiner	 Analyse.	 Es	 war	 der	 Halt,	 die	

Verschnaufpause,	das	Wappen,	die	Fahne.	

	

R.	 P-D.:	 Sie	 wollten	 die	 Texte	 nicht	 die	 Rolle	 des	 Ausdrucks	 oder	 der	

Widerspiegelung	historischer	Prozesse	spielen	lassen?	

	

M.	F.:	Nein…	(Stille,	Nachdenken).	Man	müsste	die	Frage	auf	einer	anderen	Ebene	

angehen.	 Man	 hat	 nie	 wirklich	 analysiert,	 wie	 ausgehend	 von	 der	Masse	 all	 der	

Dinge,	 die	 gesagt	werden,	 ausgehend	 vom	Gesamt	der	 tatsächlich	 stattfindenden	

Reden	ein	gewisse	Anzahl	von	Reden	(Literatur,	Philosophie)	sakralisiert	werden	

und	eine	ganz	besondere	Funktion	erhalten.	

Es	scheint,	als	würde	man	bislang	die	Literatur	und	die	Philosophie	als	Substitute	

oder	 als	 die	 allgemeinen	 Umhüllungen,	 als	 die	 Behältnisse	 aller	 anderen	 Reden	

funktionieren	 lassen.	Die	Literatur	wiegt	 gewissermaßen	den	gesamten	Rest	 auf,	

sie	steht	 für	sie.	Es	gibt	Leute,	die	die	Geschichte	dessen,	was	 im	18.	 Jahrhundert	

gesagt	 worden	 ist,	 geschrieben	 haben	 und	 sich	 dabei	 einzig	 und	 allein	 auf	

Fontenelle,	Voltaire,	Diderot,	die	‚Nouvelle	Héloïse’	usw.	gestützt	haben.	Sie	haben	

die	Texte	als	Ausdruck	von	etwas	betrachtet,	von	dem	sie	offenbar	annahmen,	dass	

es	sich	auf	einer	anderen,	alltäglicheren	Ebene	gar	nicht	artikulieren	konnte,	als	ob	

allein	die	Literatur	in	der	Lage	gewesen	wäre,	die	Wahrheit	der	Zeit	zu	sagen.		

Mit	 Blick	 auf	 diese	 Haltung	 bin	 ich	 von	 einer	 abwartenden	 Perspektive	 (die	

Literatur	dort	anzeigen,	wo	sie	war,	ohne	auf	ihr	Verhältnis	zum	Rest	einzugehen)	

dann	zu	einer	rein	negativen	Position	übergegangen.	Das	heißt,	ich	habe	versucht,	

alle	 nicht-	 oder	 quasi-literarischen	 Reden	 wieder	 ans	 Tageslicht	 zu	 bringen,	 die	

sich	 in	 einer	 gegebenen	 Zeit	 tatsächlich	 ausbilden	 konnten,	 das	 Ganze	 unter	



	 16	

Ausschluss	 der	 Literatur.	 In	 ‚Überwachen	 und	 Strafen’	 ist	 nur	 von	 schlechter	

Literatur	die	Rede…	

	

R.	P-D.:	Wie	unterscheidet	man	denn	gute	und	schlechte	Literatur?	

	

M.	 F.:	 Ja,	 das	 wird	 man	 eines	 Tages	 wohl	 angehen	 müssen.	 Man	 müsste	 sich	

einerseits	die	Frage	 stellen,	was	diese	Tätigkeit	 tatsächlich	 ist,	 die	darin	besteht,	

dass	man	 in	 einer	Gesellschaft	 Fiktionen,	Gedichte,	Erzählungen	usw.	 zirkulieren	

lässt.	Man	müsste	dann	auch	eine	zweite	Operation	untersuchen:	Woher	kommt	es,	

dass	 unter	 all	 diesen	 Erzählungen	 und	 Berichten	 einige	 sakralisiert	werden	 und	

anfangen,	als	‚Literatur’	zu	funktionieren?	[…]	

	

R.	P-D.:	Gibt	es	textinterne	Kriterien	für	diese	Sakralisierung,	oder	ist	das	allein	von	

der	Universität	abhängig?	

	

M.	F.:	Ich	weiß	es	nicht.	Ich	will	einfach	nur	sagen:	um	Schluss	zu	machen	mit	einer	

ganzen	Reihe	von	Mythen,	unter	anderem	mit	dem	von	der	Widerspiegelung,	war	

es	 ungeheuer	wichtig,	 das	 große	 Prinzip	 aufzustellen,	 dass	 die	 Literatur	 nur	mit	

sich	selbst	zu	tun	hat.	Wenn	sie	mit	ihrem	Autor	zu	tun	hat,	dann	im	Modus	seines	

Todes,	dann	im	Modus	der	Stille	und	des	Verschwindens	desjenigen,	der	schreibt.	

Es	ist	egal,	ob	man	sich	dabei	auf	Barthes	oder	Blanchot	beruft.	Wesentlich	ist	das	

Prinzip:	die	Intransitivität	der	Literatur.	Das	war	tatsächlich	die	erste	Etappe,	dank	

derer	man	 sich	 von	 der	 Idee	 losmachen	 konnte,	 dass	 die	 Literatur	 der	 Ort	 aller	

entscheidenden	 Dinge	 wäre,	 der	 Ort,	 wo	 alles	 zusammenliefe,	 dass	 sie	 der	

Ausdruck	von	Totalitäten	wäre,	der	Ausdruck	einer	ganzen	Welt.	

Aber	 mir	 scheint,	 das	 war	 bloß	 eine	 erste	 Etappe.	 Denn	 wenn	man	 auf	 dieser	

Ebene	der	Analyse	stehenbleibt,	dann	läuft	man	Gefahr,	die	Sakralisierungen,	mit	

denen	 die	 Literatur	 geschlagen	 war	 und	 ist,	 gerade	 nicht	 zu	 beseitigen.	 Im	

Gegenteil.	Man	sakralisiert	sie	nur	noch	mehr	und	 intensiver.	Genau	das	 ist	noch	

bis	1970	passiert.	Bestimmte	Themen	und	Thesen	Blanchots	oder	Barthes’	wurden	

dazu	 benutzt,	 um	 die	 Literatur	 unendlich	 zu	 feiern,	 ultralyrisch	 und	

ultrarationalistisch	 zugleich.	 Es	 war	 die	 Feier	 der	 Literatur	 als	 einer	

Sprachstruktur,	die	nur	in	und	aus	sich	selbst	heraus	analysiert	werden	könnte.	



	 17	

Diese	Feier	hatte	gravierende	politische	 Implikationen.	Sie	 führte	nämlich	dazu,	

dass	einige	behaupteten,	dass	das	Schreiben	als	solches	derart	von	allen	(sozialen,	

historischen,	 politischen	 usw.)	 Bedingungen	 gelöst	 sei,	 dass	 das	 Schreiben	 als	

solches	schon	ein	subversiver	Akt	wäre.	Der	Schriftsteller	als	solcher	hätte	in	der	

Geste	 des	 Schreibens	 selbst	 ein	 unveräußerliches	 Recht	 auf	 Subversion.	 Und	

folglich	 war	 der	 Schriftsteller	 per	 se	 revolutionär.	 Je	 mehr	 das	 Schreiben	 reines	

Schreiben	war,	je	intransitiver	es	wurde,	um	so	revolutionärer	wurde	es	und	um	so	

mehr	 produzierte	 es	 die	 Bewegung	 der	 Revolution.	 Solche	 Sachen	 sind	

unglücklicherweise	ja	tatsächlich	gesagt	worden…	

In	 Wirklichkeit	 ging	 es	 Blanchot	 und	 Barthes	 um	 die	 Desakralisierung	 der	

Literatur,	 und	 zwar	 indem	 sie	 die	 Stränge	 kappten,	 welche	 die	 Literatur	 in	 die	

Position	 der	 absoluten	 Widerspiegelung	 brachten.	 Dieses	 Kappen,	 dieser	 Bruch	

würde	 aber	 bedeuten,	 dass	 der	 nächste	 Schritt	 der	 einer	 vollständigen	

Desakralisierung	wäre.	Man	müsste	versuchen	in	den	Blick	zu	bekommen,	wie,	auf	

welche	 Art	 und	Weise	 genau	 sich	 diese	 besondere	 Region	 der	 Sprache	 namens	

Literatur	hat	ausbilden	können.	Die	Frage	ihr	gegenüber	ist	nicht:	Wie	kann	sie	die	

großen	Entscheidungen	der	Kultur	tragen	und	befördern?	Die	Frage	ist	vielmehr:	

Wie	kommt	es	eigentlich,	dass	eine	Kultur	sich	dafür	entschieden	hat,	der	Literatur	

diese	 einzigartige	 und	 so	 befremdliche	 Rolle	 zuzuweisen,	 sie	 ihr	 tatsächlich	 zu	

geben?	

	

R.	P-D.:	Wieso	befremdlich?	

	

M.	 F.:	 Unsere	 Kultur	 räumt	 der	 Literatur	 einen	 Platz	 ein,	 der	 in	 gewissem	 Sinn	

außerordentlich	beschränkt	ist:	Wie	viele	Leute	lesen	wirklich	literarische	Texte?	

Welchen	 Platz	 nimmt	 sie	 tatsächlich	 in	 der	 allgemeinen	 Verbreitung	 der	 Reden	

ein?	Nun	zwingt	dieselbe	Kultur	aber	all	 ihre	Kinder	dazu,	als	Weg	zur	Kultur,	 in	

ihrer	 Schulzeit	 eine	 ganze	 Ideologie,	 ja	 eine	 ganze	 Theologie	 der	 Literatur	 zu	

durchlaufen.	Es	gibt	da	eine	Art	Paradox.	Und	es	steht	in	einem	intimen	Verhältnis	

zur	Behauptung,	dass	das	Schreiben	subversiv	sei.	Dass	das	jemand	in	dieser	oder	

jener	 literarischen	 Zeitschrift	 behauptet,	 ist	 ohne	Bedeutung	 und	 ohne	Wirkung.	

Aber	 wenn	 im	 selben	 Augenblick	 alle	 Lehrer,	 von	 der	 Grundschule	 bis	 zur	

Universität	ausdrücklich	sagen	oder	implizit	zu	verstehen	geben,	dass	die	großen	

Entscheidungen	 der	 Kultur,	 die	 Punkte,	 an	 denen	 sich	 etwas	 ändert,	 dass	 man	



	 18	

genau	diese	entscheidenden	Punkte	bei	Diderot,	bei	Sade,	Hegel	oder	bei	Rabelais	

zu	suchen	habe,	dann	handelt	es	sich	–	das	ist	offensichtlich	–	um	ein	und	dieselbe	

Sache.	 Die	 einen	 wie	 die	 anderen	 lassen	 die	 Literatur	 auf	 dieselbe	 Art	

funktionieren.	 Auf	 dieser	 Ebene	 sind	 die	 Verstärkereffekte	 dann	 gegenseitig.	 Die	

sogenannten	 avantgardistischen	 Gruppen	 und	 die	 große	 Masse	 der	 Universität	

sind	 sich	 hier	 vollkommen	 einig.	 Das	 hat	 zu	 einer	 sehr	 belastenden	 politischen	

Blockade	geführt.10	

	

	

4	Warum	die	Selbstbezüglichkeit	der	Literatur	eine	politische	Blockade	ist	

	

Die	 Blockade,	 von	 der	 Foucault	 mit	 Blick	 auf	 die	 literaturkritische	 und	

kulturrevolutionäre	Bewegung	der	Tel-Quel-Gruppe	spricht,	ist	eine	doppelte.	Sie	betrifft	

sowohl	die	politische	als	auch	die	literarische	Praxis.	Zum	einen	befördert	die	Annahme,	

dass	das	Schreiben	per	se	politisch	und	revolutionär	sei,	den	einigermaßen	aberwitzigen	

Glauben,	 man	 könne	 politische	 Veränderungen	 am	 besten	 und	 effektivsten	 mit	

literarischen	 Avantgarde-Texten	 voranbringen.	 Das	 reine,	 in	 sich	 kreisende	 Schreiben	

sei	gewissermaßen	die	höchste	und	vornehmste	Form	des	Politischen.	Als	ob	eine	auto-

implikative,	 autonome	 écriture	 ganz	 von	 selbst	 eine	 neue	 Gesellschaft,	

Verteilungsgerechtigkeit	 und	 Chancengleichheit	 herbeischreiben	 könnte;	 als	 ob	 es	

keiner	 kollektiven	 politischen	 Arbeit	 (in	 Gefängnissen,	 Fabriken,	 Gewerkschaften,	

Hochschulen,	Parteien,	Medien)	bedürfte.		

Zum	anderen	betrifft	die	Blockade	den	Literaturbegriff	und	die	damit	verbundene	

Praxis	 des	 Literaturbetriebs.	 Im	 Gewand	 einer	 per	 se	 revolutionären	 écriture	 wird	

nämlich	 –	 so	 Foucault	 –	 zuletzt	 einfach	 nur	 die	 bürgerliche	 Institution	 Literatur	

weitergeführt,	 wie	 sie	 im	 19.	 Jahrhundert	 erfunden	 worden	 war:	 Große	 Autoren	

definieren	 die	 Meilensteine	 des	 kulturellen	 Fortschritts,	 fungieren	 als	 Alleinvertreter	

der	Menschheit	und	können	in	den	einsamen,	autonomen	Höhen	ihrer	Geistesflüge	und	-

blitze	ganze	geschichtliche	Epochen	und	deren	Weltsicht	prägen.		

Die	 Goethezeit	 etwa	 (die	 nicht	 umsonst	 so	 heißt,	 wie	 sie	 heißt).	 Nicht	 die	

seinerzeit	 hungernden	 „Strumpfwürker“	 von	 Apolda	 oder	 die	 zwangsweise	

																																																								
10	Michel	Foucault:	Entretien	avec	Roger-Pol	Droit	[1975],	in:	Le	Monde,	6.	September	1986,	S.	12;	Ü:	CP;	
Wiederabdruck	in:	Roger-Pol	Droit:	Michel	Foucault.	Entretiens,	Paris	2004,	S.	77-88.		
	



	 19	

ausgehobenen	 Thüringer	 Rekruten	 sind	 von	 Belang,	 nicht	 die	 entsprechenden	

Militärstrategien	 und	 ökonomischen	 Krisen.	 Epochal	 unendlich	 bedeutsamer	 und	

exegetisch	 ergiebiger	 sind	 Goethes	 Prinzessinnen-Klagen	 in	 unvergesslichen	

Blankversen,	 „Iphigenie“	 also.	 Ein	 ganzer	 Klerus	 aus	 Philologen,	 Literaturkritikern,	

Nachlassverwaltern,	 Stiftungsvorsitzenden,	 Theaterintendanten	 lebt	 von	 dieser	

unterstellten	 Bedeutung.	 Sie	 sind	 rastlos	 damit	 beschäftigt,	 das	 epochale	 Wort	 des	

literarischen	Genies	zu	verwalten,	es	in	seiner	trans-historischen	Unerschöpflichkeit	zu	

tradieren	und	auszulegen	–	um	dabei	die	Rekruten	und	Strumpfwürker	in	die	Kulissen	

zu	verbannen.	Anstelle	Goethes	literarische	Reden	umgekehrt	funktional	einzuordnen	in	

das	 Gesamt	 der	 Reden	 und	 zu	 untersuchen,	 in	 welchen	 pragmatischen,	

herrschaftstechnischen	Zusammenhängen	sie	stehen,	liest	man	sie	immer	weiter	als	das	

letzte,	entscheidende,	wahre	Wort	zur	historischen	Wirklichkeit	selbst.		

Kurzum,	 was	 Foucault	 1975	 befürchtet,	 wenn	 er	 von	 einer	 „belastenden	

politischen	Blockade“	spricht,	ist	zum	einen	die	Fortsetzung	des	bürgerlichen	Literatur-	

und	Kulturbegriffs,	die	umso	verführerischer	ist,	je	mehr	sie	sich	ins	kulturrevolutionäre	

Gewand	 der	 reinen,	 intransitiven	 écriture	 wirft;	 es	 ist	 zum	 anderen	 die	 Verwandlung	

langweiliger	 politischer	 Arbeit	 (in	 Gewerkschaftssitzungen	 oder	 Mietervereinen)	 in	

kurzweilige	Ästhetik,	in	Performances,	Happenings,	Kultur-Events,	Architekturdebatten,	

engagierte	 Literatur-Talk-Shows	 usw.,	 weil	 jede	 Kunst	 sich	 als	 solche	 schon	 eminent	

politisch	 weiß,	 ja	 als	 der	 vornehmste	 Ort	 des	 Politischen.	 Die	 Kunst	 nämlich,	 so	 die	

interessierte	 Behauptung,	 sei	 der	 Bereich,	 wo	 die	 tiefsten	 und	 eigentlichsten	

Entscheidungen	fallen	und	wo	sich	–	angeblich	–	alles	ändert.		

	

Foucaults	Befürchtungen	waren	gerechtfertigt.	Am	Ende	ist	alles	sogar	noch	schlimmer	

gekommen.	 Ausgerechnet	 die	 „Diskursanalyse“	 –	die	 einmal	 dazu	 gedacht	 war,	 die	

Regeln	 und	 Mechanismen,	 die	 Ausschlüsse	 und	 die	 Einschlüsse	 des	 Sprechens,	 die	

obskure	Macht	 der	 Reden	 zu	 befragen,	 auch	 die	 der	 literarischen	Rede,	 und	 zwar	 um	

Abstand	nehmen	zu	können	von	deren	Routinen	und	Zwängen	–	wird	 im	bürgerlichen	

Literatur-	 und	 Wissenschaftsbetrieb	 mittlerweile	 herumgereicht	 als	

Interpretationsmethode	 unter	 anderen.	 Der	 Etikettenschwindel	 hat	 in	 den	

Literaturwissenschaften	deswegen	auch	nicht	zur	Verallgemeinerung	und	Durchsetzung	

jener	Fragen	beigetragen,	die	Brecht	bereits	1939	in	seinem	Gedicht	„Die	Literatur	wird	

durchforscht	 werden“	 formuliert	 hatte	 und	 die	 Foucault	 dann	 im	 Hinblick	 auf	 die	



	 20	

Ordnungen	 des	 Sprechens	 erweitert	 hat	 (um	 dabei	 auf	 den	 religiösen	 Glauben	 an	

revolutionäre	Morgenröten	oder	die	„lendemains	qui	chantent“	zu	verzichten).		

	

Die	auf	die	goldenen	Stühle	gesetzt	sind,	zu	schreiben	

Werden	gefragt	werden	nach	denen,	die		

Ihnen	die	Röcke	webten.	

Nicht	nach	ihren	erhabenen	Gedanken	

Werden	ihre	Bücher	durchforscht	werden,	sondern	

Irgendein	beiläufiger	Satz,	der	schließen	lässt	

Auf	eine	Eigenheit	derer,	die	Röcke	webten	

Wird	mit	Interesse	gelesen	werden	

	

An	diese	kritische	Fragetradition,	welche	die	Literatur	auf	ihre	sozialen	und	politischen	

Rahmenbedingungen,	 ihre	 Beziehungen	 zur	 Macht,	 ihre	 konkreten	 Funktionen,	 ihre	

unterschiedlichen	 Konzeptionen,	 Institutionen	 und	 Praktiken	 hin	 befragt,	 schließt	 die	

Diskursanalyse	an	–	wie	einer	der	schönsten	Texte	Michel	Foucaults	–	La	vie	des	hommes	

infâmes	/	Das	Leben	der	infamen	Menschen	–	aus	dem	Jahr	1977	beweist.	Alles	andere	–	

und	dazu	gehört	leider	Gottes	auch	ein	Großteil	der	deutschen	Foucault-Rezeption	–	ist	

Teil	 jener	 belastenden	 politischen	 Blockade,	 die	 Foucault	 1975	 diagnostiziert	 und	 die	

seither	nicht	aufgehört	hat.		

Man	 könnte	 jedenfalls	 eine	 ganze	 Reihe	 von	 Forschungs-	 und	 Fragefeldern	

nennen,	die	durch	Foucaults	Diskursanalyse	neu	denkbar	geworden	sind	–	die	aber	nur	

marginal	 Eingang	 in	 die	 germanistische	 Literaturwissenschaft	 gefunden	 haben:	 die	

Frage	 nach	 der	 strategischen	 Ausbildung	 nationaler	 Klassiken	 und	 ihrer	 Institutionen	

(Nationalausgaben,	 Stiftungen,	 Lehrpläne,	 Ausspracheregeln),	 nach	 den	 Zäsuren	 und	

Kontinuitäten	 des	 literarischen	 Kanons,	 nach	 den	 historisch	 variablen	

Gattungshierarchien	 im	 Feld	 der	 Literatur	 und	 ihrer	 Funktion,	 nach	 den	 Regeln	 der	

jeweiligen	 Differenzierung	 von	 Hoch-	 und	 Trivialliteratur,	 nach	 den	 geopolitischen	

Orientierungen	 literarischer	 Übersetzungspraxis,	 nach	 den	 Dynamiken	 des	

Bedeutungswandels	 von	 Begriffen	 wie	 „Held“,	 „Schicksal“	 oder	 „Volk“	 etwa	 –	 nicht	

zuletzt	 aber	 auch	 nach	 den	 Kontinuitäten	 und	 Diskontinuitäten	 von	 zulässigen	 und	

unzulässigen	 Interpretationsmethoden	 oder	 nach	 der	 Logik	 literaturgeschichtlicher	

Epochenkonstruktionen.		



	 21	

Getragen	 würden	 diese	 Fragestellungen	 von	 einem	 Arbeitsethos,	 das	 vielleicht	

am	besten	die	furchtlose,	den	Selbstwiderspruch	programmatisch	für	sich	in	Anspruch	

nehmende	Geste	der	Bücher	und	Texte	Foucaults	definiert	und	das	zugleich	auch	 ihre	

begrifflichen,	 thematischen	 und	 theoretischen	 Umorientierungen	 erklärt.	 Foucault	 hat	

dieses	Ethos	wie	 folgt	umschrieben:	 „Je	suis	un	expérimentateur	en	ce	sens	que	 j’écris	

pour	me	changer	moi-même	et	ne	plus	penser	 la	même	chose	qu’auparavant.“11	„Mein	

Schreiben	 ist	 im	 Grunde	 immer	 ein	 Experiment.	 Es	 geht	 darum,	 mich	 selbst	 zu	

verändern	und	nicht	mehr	das	zu	denken,	was	ich	vorher	gedacht	habe.“		

	

																																																								
11	Michel	Foucault:	Dits	et	écrits,	IV,	Paris	1994,	S.	42.		
	


